
Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia 

P-ISSN: 2774-3829|E-ISSN: 2774-7689 

Vol. 6, No. 1, January 2026 

https://journal.rumahindonesia.org/index.php/njpi/index 

© 2026 The Author(s). Published by Lembaga Sosial Rumah Indonesia, ID 

This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 

International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/). 

 

Living Pedagogy dalam Dolanan Anak: Studi Fenomenologis 

Interpretatif tentang Pembentukan Nilai Sosial dan Kebhinekaan 

pada Anak Usia Dini 
 

Eko Suhendro1 
1Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Indonesia  

 

ABSTRACT  

Purpose – This study examines how early childhood education (ECE) 

teachers in Yogyakarta interpret and enact living pedagogy through 

dolanan anak to support children’s social and multicultural learning 

amid concerns that digitalization and modernization reduce 

opportunities for peer interaction and cultural learning. 

Methods – Interpretative Phenomenological Analysis (IPA) was 

employed. Eight purposively selected ECE teachers from several PAUD 

institutions participated. Data were generated through semi-

structured in-depth interviews, participant observations of play-based 

learning sessions, and supporting documents (e.g., lesson plans and 

reflective notes). Analysis followed IPA procedures: iterative reading, 

initial noting, development of emergent themes, and cross-case 

interpretation. 

Findings – Dolanan anak functions as living pedagogy where values 

are embodied, negotiated, and practiced through play rather than 

transmitted via formal moral instruction. Teachers positioned 

dolanan as a “moral laboratory” for empathy, honesty, fairness, 

cooperation, and respect for difference. Five themes emerged: (1) 

dolanan as an ethical and emotional space, (2) teachers as cultural 

guardians and value mediators, (3) diversity as lived experience, (4) 

living pedagogy as embodied knowledge, and (5) pressures from 

modernization.  

Research Implications – Based on teachers’ meaning-making, the 

study conceptualizes living pedagogy as an embodied and dialogic 

value-formation process enacted in culturally grounded play. 

Traditional play should be positioned as a core pedagogical practice in 

ECE, supported by curriculum and school policy that balance 

technology use with local experiential learning. 

 

ARTICLE HISTORY 

Received: 11-11-2025 

Revised: 12-01-2026 

Accepted: 21-01-2026 

 

 

KEYWORDS 

living pedagogy, 

dolanan anak, paud, 

kebhinekaan, 

interpretative 

phenomenological 

analysis 

Corresponding Author: 

Eko Suhendro 

Universitas Islam Negeri Sunan Kalijaga, Indonesia 

Email: eko.suhendro@uin-suka.ac.id 

 

 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

156| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 

Pendahuluan  

Perkembangan modernisasi dan digitalisasi menghadirkan perubahan pola 

interaksi anak, termasuk berkurangnya kesempatan bermain bersama teman sebaya dan 

menyempitnya ruang bermain yang memungkinkan anak belajar dari pengalaman 

sosialnya (Council on Communications and Media, 2016; Gath et al., 2023; Putnick et al., 

2023; Radesky & Christakis, 2016). Dalam konteks pendidikan anak usia dini (PAUD), 

kondisi ini penting dicermati karena masa ini merupakan periode emas (golden age) 

sehingga pengalaman dan stimulasi yang diberikan akan membekas dan berpengaruh 

pada perkembangan di masa selanjutnya. Oleh sebab itu, pendekatan pembelajaran 

pada PAUD perlu mempertimbangkan aspek perkembangan anak secara menyeluruh, 

baik fisik, kognitif, sosial, maupun emosional, sekaligus menjaga ruang belajar yang 

bersifat relasional dan berbasis pengalaman (Mutiah, 2010). 

Salah satu sarana yang relevan untuk menjaga ruang belajar tersebut adalah 

dolanan atau permainan tradisional. Dolanan tidak hanya berfungsi sebagai hiburan 

anak, tetapi juga mengandung nilai edukatif, kultural, dan sosial yang dapat membantu 

anak mengembangkan kreativitas, penalaran, serta rasa percaya diri (Muhid & Lucky, 

2025; Rahayu, 2023). Permainan tradisional hampir selalu dimainkan secara 

berkelompok, sehingga anak berkesempatan untuk belajar bekerja sama, menunggu 

giliran, mematuhi aturan, dan mengendalikan emosi. Sejumlah studi menunjukkan 

bahwa bermain yang dipandu secara ringan (guided play) efektif untuk menguatkan 

pembelajaran sosial-emosional tanpa menghilangkan sifat bermain (Weisberg et al., 

2016; Yogman et al., 2018). Kegiatan ini mengajarkan nilai empati, tenggang rasa, dan 

solidaritas yang sangat relevan dengan tujuan PAUD yang berorientasi pada 

pembentukan karakter; Misalnya dalam permainan gobak sodor atau jamuran anak 

harus berinteraksi, berdiskusi, bahkan bernegosiasi dengan teman sebaya (Wijayanti, 

2014). 

Selain sebagai ruang sosial, dolanan pada hakikatnya sarat dengan nilai-nilai 

budaya, moral, dan sosial yang diwariskan turun-temurun dari generasi ke generasi. Nilai 

kejujuran, sportivitas, gotong royong, tanggung jawab, hingga rasa solidaritas ditanamkan 

secara implisit melalui dinamika interaksi yang terbentuk ketika anak bermain bersama 

dalam kelompok. Dalam konteks ini, dolanan dapat dipandang sebagai wahana 

pembelajaran kontekstual yang memperkaya pengalaman anak mengenal budayanya 

sekaligus memperkuat pondasi pendidikan karakter yang dibutuhkan di era modern 

(Arini et al., 2024; Prahayuda, 2019). Penelitian menunjukkan bahwa permainan 

tradisional berkontribusi pada pembentukan karakter dan keterampilan sosial anak 

(Lathifah et al., 2025; Nur, 2013). sejalan dengan prinsip belajar melalui bermain, 

pengalaman nyata yang dialami secara langsung jauh lebih efektif dibandingkan hafalan 

semata yang sering kali kurang memberi makna bagi anak (Ramadhani & Fauziah, 2020; 

Widiastuti, 2021). 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 |157 

Konsep living pedagogy memberikan kerangka untuk memahami bagaimana nilai-

nilai tersebut tidak sekadar “diajarkan”, melainkan dihidupi dan dinegosiasikan melalui 

pengalaman bermain. Living pedagogy merujuk pada pedagogi yang hidup dalam praktik 

keseharian, yang bekerja melalui keterlibatan tubuh, emosi, bahasa, dan relasi sosial, 

bukan semata-mata transmisi instruksional (Aoki, 2005; Knowles & Lloyd, 2015; Ramsay, 

2007). Dalam perspektif fenomenologi, makna pedagogis muncul dari pengalaman 

langsung manusia dalam hidupnya, sehingga praktik bermain menjadi ruang pengalaman 

yang memungkinkan nilai sosial dan kebhinekaan bertumbuh secara embodied dan 

kontekstual (Merleau-Ponty, 1962; Rouse & Hyde, 2024; van Manen, 2016). 

Namun, kajian tentang dolanan dalam PAUD masih cenderung berfokus pada 

pelestarian budaya atau pengembangan motorik dan kognitif anak, tanpa menelaah 

secara mendalam bagaimana guru PAUD menafsirkan dan menghidupkan nilai-nilai 

sosial serta kebhinekaan melalui dolanan anak sebagai praktik living pedagogy. Di sinilah 

letak research gap penelitian ini, yaitu belum adanya studi yang secara spesifik 

memusatkan perhatian pada pengalaman dan interpretasi guru dengan desain 

fenomenologis interpretatif, khususnya Interpretative Phenomenological Analysis (IPA), 

untuk menangkap struktur makna dari praktik pedagogis yang hidup di ruang bermain. 

Bertolak dari gap tersebut, penelitian ini bertujuan memahami secara mendalam 

bagaimana guru PAUD di Yogyakarta menafsirkan dan menghidupkan makna living 

pedagogy melalui praktik dolanan anak dalam pembentukan nilai sosial dan 

kebhinekaan. Kontribusi artikel ini terletak pada (1) penguatan bingkai teoretis living 

pedagogy sebagai proses pembentukan nilai yang dihidupi melalui pengalaman bermain 

yang berakar pada budaya lokal, (2) kontribusi metodologis melalui penggunaan IPA yang 

menempatkan pengalaman guru sebagai sumber makna pedagogis, dan (3) implikasi 

praktis bagi pengembangan praktik dan kebijakan PAUD agar dolanan diposisikan 

sebagai praktik pedagogis inti, bukan sekadar aktivitas tambahan. 

Metode  

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain Interpretative 

Phenomenological Analysis (IPA) untuk memahami secara mendalam pengalaman 

guru PAUD dalam menafsirkan dan menghidupkan makna living pedagogy melalui 

praktik dolanan anak sebagai sarana pembentukan nilai sosial dan kebhinekaan. 

Desain IPA dipilih karena menekankan penelusuran makna pengalaman lived 

experience dari perspektif partisipan sekaligus memungkinkan interpretasi peneliti atas 

konstruksi makna tersebut (Creswell & Poth, 2018; Smith et al., 2009). 

Penelitian dilaksanakan pada semester gasal tahun akademik 2025/2026 di 

beberapa lembaga PAUD di Yogyakarta. Partisipan berjumlah 8 guru PAUD. Untuk 

memperjelas setting, konteks lembaga dan profil partisipan dideskripsikan secara 

ringkas pada Tabel 1. 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

158| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 

Tabel 1. Ringkasan konteks penelitian dan karakteristik partisipan 

Aspek Deskripsi 

Lokasi dan periode Yogyakarta; semester gasal tahun akademik 2025/2026 

Partisipan 8 guru PAUD (diberi kode AD, DYH, DN, RM, SW, P1, P2, P3) 

Kriteria inklusi Pengalaman mengajar minimal 3 tahun; aktif menggunakan 

dolanan anak dalam pembelajaran; bersedia diwawancarai 

dan diobservasi 

Sumber data Wawancara mendalam semi-terstruktur; observasi partisipatif 

sesi bermain; dokumentasi (RPPH/RPPM, catatan refleksi, 

artefak pembelajaran) 

Etika pelaporan Identitas partisipan dan lembaga dianonimkan; detail yang 

berpotensi mengungkap institusi tidak dicantumkan 

Catatan: Deskripsi setting disajikan pada level agregat untuk menjaga anonimitas 

lembaga dan partisipan. 

Partisipan dipilih secara purposif dengan kriteria inklusi: (1) guru PAUD yang 

memiliki pengalaman mengajar minimal 3 tahun, (2) aktif menggunakan dolanan anak 

dalam pembelajaran atau kegiatan bermain terstruktur di sekolah, dan (3) bersedia 

diwawancarai serta diobservasi selama proses pembelajaran berbasis bermain. Kriteria 

ini digunakan untuk memastikan partisipan memiliki pengalaman yang memadai dan 

relevan dengan fokus interpretasi living pedagogy. 

Data dikumpulkan melalui (1) wawancara mendalam semi-terstruktur (45–60 menit) 

yang direkam dan ditranskripsi verbatim, (2) observasi partisipatif pada sesi 

pembelajaran bermain untuk menangkap praktik mediasi guru dan dinamika interaksi 

sosial anak, serta (3) studi dokumentasi (RPPH/RPPM, catatan refleksi guru, dan artefak 

pembelajaran) untuk memperkaya konteks dan memperkuat interpretasi temuan 

(Creswell & Poth, 2018). 

Analisis data mengikuti tahapan Interpretative Phenomenological Analysis (IPA), 

meliputi pembacaan berulang transkrip dan catatan lapangan untuk membangun 

kedekatan dengan data, penulisan initial noting yang berfokus pada aspek deskriptif, 

linguistik, dan konseptual, pengembangan emergent themes dari catatan awal, serta 

penelusuran koneksi antar tema dalam-kasus dan lintas-kasus hingga terbentuk pola 

makna yang koheren dan tetap menangkap variasi pengalaman partisipan (Moustakas, 

1994; Smith et al., 2009). Sebagai ilustrasi proses interpretasi, pada kutipan “Ketika anak 

bermain pasaran, mereka belajar menghargai teman yang jadi pembeli, sabar menunggu 

giliran, dan tahu bahwa dalam jual beli itu harus jujur” (AD), peneliti memberi initial noting 

pada penekanan peran sosial (pembeli-penjual), pengendalian diri (menunggu giliran), 

dan norma etis (jujur) yang muncul dari situasi bermain, lalu merumuskannya menjadi 

emergent theme “dolanan sebagai ruang belajar sosial-etis yang konkret; nilai 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 |159 

dipraktikkan melalui peran dan aturan bermain”; tema ini kemudian dibandingkan 

dengan kutipan serta temuan observasi dari partisipan lain untuk membangun koneksi 

lintas-kasus, memeriksa konsistensi dan perbedaan penekanan makna, serta menyusun 

interpretasi tematik yang ditopang bukti data representatif. 

Keabsahan temuan dijaga melalui triangulasi sumber data (wawancara, observasi, 

dokumentasi), jejak audit (catatan keputusan analitik), serta pengecekan anggota pada 

ringkasan tema kunci untuk memastikan kesesuaian makna. Seluruh partisipan 

memberikan persetujuan sadar, dan identitas disamarkan menggunakan kode. 

Hasil 

Bagian hasil ini memaparkan lima tema utama yang menangkap cara guru memberi 

makna pada dolanan anak sebagai praktik living pedagogy. Tema-tema tersebut ditopang 

oleh kutipan partisipan, catatan observasi, dan dokumentasi pembelajaran; ringkasan 

fokus penekanan makna disajikan pada Tabel 2 untuk membantu keterbacaan. 

Tabel 2. Ringkasan tema hasil IPA dan fokus penekanan makna 

Tema hasil IPA Fokus penekanan makna Bukti data 

(kode 

partisipan) 

Catatan analitis singkat 

Dolanan sebagai 

ruang etis dan 

emosional 

Kejujuran dan sportivitas 

sebagai pengalaman; giliran, 

aturan, dan keadilan dalam 

peran sosial 

SW; AD Nilai sosial-moral muncul dari 

tuntutan peran, aturan, dan 

relasi emosi saat bermain, 

bukan dari instruksi moral 

formal. 

Guru sebagai 

penjaga budaya 

dan mediator 

nilai 

Menjaga budaya dan 

memediasi nilai melalui 

situasi bermain; menjaga 

ruang bermain sebagai 

strategi pedagogis 

AD; DYH Guru memosisikan diri sebagai 

fasilitator budaya; nilai 

ditafsirkan dan dihidupkan 

melalui momen-momen mikro 

interaksi dan ruang bermain 

yang sengaja dijaga. 

Kebhinekaan 

sebagai 

pengalaman 

yang dihayati 

Kebhinekaan yang hidup 

melalui interaksi; negosiasi 

peran sebagai latihan hidup 

bersama 

DYH; RM Kebhinekaan dipraktikkan 

sebagai keterampilan sosial 

yang dialami, bukan konsep 

yang dihafal. 

Living pedagogy 

sebagai 

embodied 

knowledge 

Belajar dari hidup, untuk 

hidup 

DN Dolanan dipahami sebagai 

sumber pengetahuan yang 

“hidup” karena bekerja melalui 

keterlibatan tubuh dan relasi 

sosial. 

Tantangan 

modernisasi 

Gawai dan menyusutnya 

ruang bermain; tekanan 

akademik dan pergeseran 

prioritas 

Catatan 

observasi; 

dokumenta

si 

Modernisasi dipahami sebagai 

tekanan yang menggeser 

kesempatan bermain sosial 

dan memerlukan upaya 

pengelolaan di tingkat 

kelas/sekolah. 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

160| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 

1. Dolanan sebagai ruang etis dan emosional 

Dalam pemaknaan guru, dolanan menghadirkan ruang pengalaman etis dan 

emosional, tempat anak tidak hanya “tahu” nilai, tetapi mengalaminya melalui situasi 

bermain yang konkret. Nilai seperti jujur, adil, sabar, dan legawa muncul ketika anak 

berhadapan dengan kalah-menang, tuntutan aturan, serta konsekuensi sosial dari 

tindakannya di hadapan teman sebaya. Salah satu guru menegaskan bahwa kejujuran 

dan sportivitas paling mudah terlihat ketika anak mengalami kalah-menang dan belajar 

menerima hasil permainan. 

“Anak itu paling jujur waktu main, kalau kalah ya harus legawa. Dari situ dia 

belajar adil.” (SW) 

Pernyataan SW dapat dibaca sebagai cara guru memahami nilai bukan sebagai 

pesan moral yang disampaikan, melainkan sebagai pengalaman afektif yang menguji 

penerimaan diri. “Legawa” tidak hadir sebagai konsep, tetapi sebagai latihan mengelola 

emosi ketika keinginan anak tidak terpenuhi. Pada titik ini, etika bekerja melalui emosi: 

anak belajar bahwa keadilan dan sportivitas tidak selalu “enak”, tetapi dapat dilatih 

melalui kebiasaan bermain yang berulang. 

Pengalaman etis juga muncul melalui aturan giliran dan pembagian peran yang 

menuntut pengendalian diri serta penghargaan terhadap orang lain. Dalam permainan 

pasaran, misalnya, peran pembeli-penjual dan aturan menunggu giliran dipahami guru 

sebagai konteks nyata untuk melatih kesabaran dan kejujuran. 

“Ketika anak bermain pasaran, mereka belajar menghargai teman yang jadi 

pembeli, sabar menunggu giliran, dan tahu bahwa dalam jual beli itu harus 

jujur.” (AD) 

Kutipan AD menunjukkan bahwa nilai etis tidak dipisahkan dari struktur sosial 

permainan. Kejujuran dipraktikkan dalam relasi, bukan sekadar tuntutan personal; 

anak belajar bahwa tindakan “jujur” selalu berdampak pada orang lain dalam 

permainan. Dengan demikian, dolanan dapat dipahami sebagai ruang belajar etis-

emosional yang operasional: nilai diuji melalui peran, aturan, dan relasi emosi, sehingga 

pembentukan karakter terjadi melalui pengalaman, bukan instruksi. 

2. Guru sebagai penjaga budaya dan mediator nilai 

Guru memosisikan diri sebagai penjaga budaya sekaligus pengarah halus yang 

menjaga agar nilai sosial muncul dari pengalaman bermain. Dalam pengalaman mereka, 

peran guru bukan mengubah dolanan menjadi pelajaran moral formal, tetapi 

memastikan ruang bermain tetap tersedia, aturan minimal dipahami, dan relasi antar-

anak benar-benar terjadi. Pada permainan pasaran, misalnya, guru membaca pembagian 

peran, aturan giliran, dan tuntutan kejujuran sebagai situasi sosial-etis yang konkret, nilai 

tidak dipisahkan dari pengalaman, tetapi bertumbuh dari momen-momen mikro ketika 

anak berinteraksi dan menjalankan peran. 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 |161 

“Ketika anak bermain pasaran, mereka belajar menghargai teman yang jadi 

pembeli, sabar menunggu giliran, dan tahu bahwa dalam jual beli itu harus 

jujur.” (AD) 

Cara guru “membaca” situasi bermain menjadi penting karena menentukan jenis 

intervensi yang dilakukan. Alih-alih memberi ceramah, guru mengarahkan secara 

proporsional, misalnya dengan mengingatkan aturan, menata giliran, atau membantu 

anak menegosiasikan peran ketika terjadi tarik-menarik kepentingan. Pada titik ini, guru 

berfungsi sebagai mediator nilai, ia menjaga agar permainan tetap menjadi pengalaman 

sosial yang kaya, bukan sekadar aktivitas menghabiskan waktu. 

Selain itu, guru menekankan bahwa nilai yang paling kuat justru muncul ketika anak 

diberi ruang untuk berinteraksi. Perspektif ini tampak pada penegasan bahwa 

kebhinekaan tidak perlu “teori yang rumit”, tetapi membutuhkan ruang bermain yang 

memungkinkan anak mengalami relasi sosial secara langsung. 

“Menurut saya, dolanan anak itu bentuk pendidikan kebhinekaan paling alami. 

Tidak perlu teori yang rumit, cukup beri ruang bagi anak untuk bermain 

bersama dan saling berinteraksi. Dari situ muncul empati, gotong royong, dan 

rasa saling menghormati. Itu kebhinekaan yang hidup, bukan hanya diajarkan.” 

(DYH) 

Kutipan DYH memperlihatkan klaim implisit guru bahwa tugas utama pendidik 

dalam konteks ini adalah menjaga ekologi bermain: menyediakan ruang, waktu, dan 

struktur minimal agar pengalaman sosial terbentuk. Dengan demikian, peran guru 

sebagai penjaga budaya tidak berhenti pada pelestarian simbol permainan, tetapi pada 

menjaga mekanisme pedagogisnya, yaitu pengalaman relasional yang memungkinkan 

nilai sosial-kebhinekaan tumbuh. 

3. Kebhinekaan sebagai pengalaman yang dihayati 

Kebhinekaan dipahami sebagai keterampilan hidup bersama yang tumbuh dari 

interaksi dan kerja sama dalam permainan. Dalam pemaknaan guru, kebhinekaan 

menjadi “hidup” ketika anak berjumpa dengan perbedaan secara wajar melalui 

pembagian peran, aturan main, dan kebutuhan untuk bekerja sama. Penekanan DYH 

bahwa kebhinekaan lahir dari ruang interaksi menandai bahwa nilai toleransi dan hormat 

tidak diposisikan sebagai konsep abstrak, melainkan kebiasaan sosial yang dibangun 

lewat pengalaman bermain. 

“Menurut saya, dolanan anak itu bentuk pendidikan kebhinekaan paling alami. 

Tidak perlu teori yang rumit, cukup beri ruang bagi anak untuk bermain 

bersama dan saling berinteraksi. Dari situ muncul empati, gotong royong, dan 

rasa saling menghormati. Itu kebhinekaan yang hidup, bukan hanya diajarkan.” 

(DYH) 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

162| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 

Kutipan tersebut menegaskan klaim penting: kebhinekaan dalam PAUD dapat 

dibangun melalui praktik sosial sehari-hari yang sederhana tetapi berulang, seperti 

berbagi peran, menahan diri ketika giliran orang lain, dan mengakui kebutuhan teman 

dalam permainan. Kebhinekaan dalam pengalaman ini bukan sekadar “perbedaan yang 

ditoleransi”, melainkan kerja sama yang dinegosiasikan. 

Hal ini tampak ketika permainan melibatkan pembagian peran dan pembuatan 

aturan bersama. Guru memaknai negosiasi peran sebagai latihan kecil untuk hidup 

bersama dalam perbedaan, karena anak harus mengemukakan keinginan, mendengar 

pihak lain, lalu mencapai kesepakatan. 

“Kalau saya lihat, lewat permainan seperti omah-omahan anak-anak belajar 

kerja sama dan memahami peran sosial. Mereka bisa berunding siapa yang jadi 

ibu, siapa yang jadi bapak, bahkan kadang menegosiasikan aturan main sendiri. 

Itu sebenarnya bentuk kecil dari belajar hidup bersama dalam perbedaan.” (RM) 

Pernyataan RM memperlihatkan bahwa kebhinekaan dibangun melalui mekanisme 

sosial yang sangat konkret: berunding, berbagi, dan menyepakati aturan. Dengan 

demikian, kebhinekaan dalam hasil ini dapat dipahami sebagai pengalaman relasional 

yang dihayati, di mana anak belajar menjadi bagian dari komunitas kecil melalui tindakan 

sosial, bukan melalui slogan. 

4. Living pedagogy sebagai embodied knowledge 

Guru memandang pembelajaran nilai terutama berlangsung dari kehidupan, bukan 

dari modul; dolanan dipahami sebagai pengetahuan yang “hidup” karena nilai dipelajari 

melalui tubuh, emosi, bahasa, dan relasi sosial saat bermain. Cara pandang ini tergambar 

ketika guru menegaskan bahwa pelajaran nilai tidak perlu diajarkan sebagai teori, 

melainkan dapat dibaca dari pengalaman bermain anak. 

“Kami tidak perlu teori susah-susah, cukup lihat anak-anak main, di situ ada 

pelajaran hidup.” (DN) 

Kutipan DN menunjukkan klaim tentang sumber pengetahuan pedagogis: guru 

menilai bahwa pengalaman bermain menyediakan materi belajar yang sudah lengkap, 

karena di dalamnya anak terlibat secara utuh. Nilai seperti adil, sabar, dan jujur tidak 

muncul sebagai hasil penjelasan, melainkan sebagai konsekuensi dari tindakan dan relasi 

anak di ruang bermain. Dengan demikian, living pedagogy pada konteks ini bekerja 

sebagai pengetahuan yang embodied, yakni pengetahuan yang terikat pada tindakan, 

emosi, dan situasi. 

Pemaknaan ini juga terlihat pada cara guru menautkan nilai dengan peran dan 

aturan. Ketika permainan menuntut anak menahan diri, menunggu giliran, atau 

menerima kalah-menang, guru membaca situasi tersebut sebagai “pelajaran hidup” 

yang tidak perlu dipisahkan dari konteks bermain. Dalam logika ini, dolanan bukan 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 |163 

tambahan kurikulum, melainkan wahana pengalaman yang menjadi inti pembentukan 

nilai. 

5. Tantangan modernisasi 

Sejumlah refleksi menunjukkan adanya tekanan modernisasi yang menggeser 

ruang sosial dolanan, terutama melalui meningkatnya aktivitas berbasis gawai, 

menyempitnya ruang bermain, dan menguatnya tuntutan akademik. Tema ini dipahami 

guru sebagai kondisi yang memengaruhi keberlangsungan ruang pengalaman bermain: 

ketika waktu dan ruang untuk bermain berkurang, anak kehilangan arena sosial tempat 

nilai seperti empati, kerja sama, dan penghargaan terhadap perbedaan dilatih secara 

alami. 

Dalam konteks pembelajaran, tekanan tersebut dapat muncul dalam bentuk 

berkurangnya kesempatan bermain berkelompok pada waktu tertentu serta 

meningkatnya aktivitas yang lebih individual. Dalam pemaknaan guru, situasi ini 

menuntut pengelolaan di tingkat kelas dan sekolah agar dolanan tetap hadir sebagai 

ruang belajar sosial yang bermakna, bukan sekadar simbol pelestarian budaya. Dengan 

demikian, tantangan modernisasi tidak hanya menjadi latar, tetapi bagian dari kondisi 

yang menentukan apakah living pedagogy melalui dolanan dapat terus dihidupkan dalam 

praktik harian PAUD. 

Pembahasan 

Di ruang belajar PAUD, dolanan tampil sebagai pengalaman sosial yang padat. 

Ketika anak berlari, menawar, atau menunggu giliran, guru membaca gerak itu sebagai 

cara anak belajar hidup bersama. Kekalahan dan kemenangan menghadirkan emosi 

yang harus diolah, aturan giliran menguji kesabaran, peran pembeli-penjual 

menuntut kejujuran. Nilai sosial-moral lebih mudah bertumbuh ketika anak 

mengalaminya dalam situasi relasional yang bermakna, sejalan dengan temuan meta-

analisis intervensi social and emotional learning pada usia prasekolah yang menekankan 

efektivitas integrasi kompetensi sosial-emosional ke dalam aktivitas sehari-hari yang 

relasional (Murano et al., 2020). Dari perspektif fenomenologi, nilai hadir melalui 

keterlibatan tubuh dan emosi, sehingga etika yang dipelajari anak bersifat embodied dan 

situasional (Merleau-Ponty, 1962; van Manen, 2016). 

Peran guru dalam pengalaman ini tampak sebagai penjaga ekologi bermain: 

menjaga ruang, waktu, dan struktur minimal agar interaksi terjadi, lalu masuk seperlunya 

ketika relasi anak perlu ditopang. Dalam tradisi living pedagogy, keputusan seperti 

menata giliran, mengingatkan aturan, atau membantu anak menyepakati peran 

merupakan tindakan pedagogis yang bekerja di momen-momen mikro keseharian, bukan 

sekadar pelaksanaan modul (Aoki, 2005; Ramsay, 2007). Tantangannya terletak pada 

proporsi; intervensi yang terlalu dominan mudah mengubah permainan menjadi 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

164| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 

instruksi dan mengurangi negosiasi anak, padahal negosiasi itulah yang menjaga 

pengalaman bermain tetap menjadi sumber belajar nilai. 

Pengalaman kebhinekaan juga bergerak pada level yang sangat konkret. Anak 

mengenali perbedaan ketika harus berbagi peran, mendengar keinginan teman, lalu 

menyepakati aturan yang dianggap adil. Kebhinekaan bertumbuh sebagai kebiasaan 

sosial, bukan slogan tetapi dibangun lewat interaksi yang berulang dan penuh 

konsekuensi kecil. Cara ini sejalan dengan pendidikan multikultural yang menekankan 

pentingnya pengalaman interaksi sebagai jalan masuk memahami keberagaman (Banks, 

2015), sekaligus mengingatkan bahwa sekolah pada usia dini berfungsi sebagai 

komunitas mini tempat anak berlatih hidup bersama (Dewey, 1916). 

Ketika ruang bermain menyusut, rantai pengalaman tersebut mudah terputus. 

Modernisasi dan digitalisasi, sebagaimana juga dicatat dalam literatur kesehatan anak 

dan perkembangan, berasosiasi dengan berkurangnya kesempatan interaksi berkualitas 

dan pergeseran aktivitas ke arah yang lebih individual (Council on Communications and 

Media, 2016; Gath et al., 2023; Putnick et al., 2023; Radesky & Christakis, 2016). Pada 

konteks ini, dolanan tidak cukup dipertahankan sebagai simbol pelestarian budaya 

namun perlu dipertahankan sebagai kesempatan sosial yang nyata. 

Pilihan praktis yang paling menentukan justru sering bersifat sederhana. Di kelas, 

ruang bermain perlu ditata dengan struktur minimal seperti aturan, giliran, dan 

pembagian peran, sementara guru menjaga mediasi tetap ringan agar anak tetap menjadi 

pelaku utama negosiasi dan penyelesaian konflik. Di tingkat sekolah, jadwal rutin dan 

ruang fisik untuk dolanan berkelompok perlu dilindungi dari tekanan akademik yang 

berlebihan, sekaligus diseimbangkan dengan pemanfaatan teknologi yang proporsional. 

Pada level kurikulum, dolanan dapat ditempatkan sebagai praktik inti pembentukan nilai 

sosial dan kebhinekaan dengan asesmen autentik berbasis observasi terhadap indikator 

proses seperti negosiasi peran, kepatuhan aturan, empati, dan kolaborasi, selaras dengan 

orientasi penguatan karakter dalam Kurikulum Merdeka (Kemendikbudristek, 2022). 

Simpulan 

Temuan penelitian menunjukkan bahwa guru PAUD memaknai dolanan anak 

sebagai praktik pendidikan yang hidup (living pedagogy), yakni ruang belajar yang 

tumbuh melalui interaksi bermain. Nilai sosial-moral seperti empati, kerja sama, 

kejujuran, keadilan, kesabaran, dan tanggung jawab sosial dipahami sebagai pengalaman 

yang dihidupkan melalui peran, aturan, dan negosiasi dalam permainan, bukan sebagai 

pesan moral yang ditransmisikan secara instruksional. Kebhinekaan hadir sebagai 

pengalaman sosial konkret ketika anak belajar menghargai perbedaan peran, menunggu 

giliran, menyepakati aturan bersama, dan membangun relasi yang saling menghormati. 

Secara ilmiah, artikel ini menegaskan living pedagogy sebagai proses pembentukan nilai 

yang bersifat embodied dan dialogis melalui pengalaman bermain yang berakar pada 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 |165 

budaya lokal, serta menunjukkan kontribusi metodologis IPA dalam menangkap makna 

pedagogis pada momen-momen mikro (giliran, peran, konflik kecil, dan penyelesaiannya), 

sehingga dolanan dapat diposisikan sebagai mekanisme pembelajaran nilai yang 

operasional, bukan sekadar wacana pelestarian budaya. 

Dalam praktik, temuan ini mengarah pada kebutuhan untuk memosisikan dolanan 

sebagai praktik pedagogis inti di PAUD. Guru perlu merancang ruang bermain dengan 

struktur minimal (aturan, giliran, peran) dan melakukan mediasi mikro yang proporsional, 

disertai refleksi singkat pasca bermain melalui percakapan dialogis sederhana tanpa 

mengubah bermain menjadi ceramah. Sekolah perlu menyediakan waktu rutin dan ruang 

bermain yang mendukung interaksi berkelompok serta kebijakan yang menyeimbangkan 

teknologi dan pengalaman bermain sosial, sementara kurikulum PAUD perlu 

mengintegrasikan dolanan dalam perencanaan pembelajaran dan asesmen autentik 

berbasis observasi terhadap indikator proses (negosiasi peran, kepatuhan aturan, 

empati, kolaborasi). Keterbatasan penelitian ini terletak pada lingkup setting yang spesifik 

(PAUD di Yogyakarta) dan fokus utama pada perspektif guru, sehingga transferabilitas 

temuan ke konteks lain memerlukan kehati-hatian. Penelitian lanjutan perlu 

membandingkan variasi dolanan dan mekanisme nilai di berbagai daerah dan tipe 

lembaga PAUD, menelusuri dampaknya secara longitudinal terhadap perkembangan 

sosial-emosional dan perilaku inklusif anak, serta mengembangkan model asesmen yang 

lebih autentik untuk memotret pertumbuhan nilai sosial-kebhinekaan melalui praktik 

bermain. 

Referensi 

Aoki, T. T. (2005). Locating living pedagogy in teacher research: Five metonymic moments 

(2003). In W. F. Pinar & R. L. Irwin (Eds), Curriculum in a new key: The collected works 

of Ted T. Aoki (pp. 425–432). Lawrence Erlbaum Associates. 

Arini, M., Anadhi, R., & Putra, D. (2024). Pembelajaran Holistik Berbasis Dolanan Anak 

dalam Konteks Pendidikan Anak Usia Dini. Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini 

Indonesia, 9(1), 45–58. https://doi.org/10.31004/jpaudi.v9i1.4825 

Banks, J. A. (2015). Cultural diversity and education: Foundations, curriculum, and teaching 

(6th edn). Routledge. 

Council on Communications and Media. (2016). Media and young minds. Pediatrics, 

138(5), e20162591. 

Creswell, J. W., & Poth, C. N. (2018). Qualitative inquiry and research design: Choosing 

among five approaches (4th edn). SAGE Publications. 

Dewey, J. (1916). Democracy and Education: An Introduction to the Philosophy of 

Education. Macmillan. 

Gath, M., McNeill, B., & Gillon, G. (2023). Preschoolers’ screen time and reduced 

opportunities for quality interaction: Associations with language development and 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

166| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 

parent-child closeness. Current Research in Behavioral Sciences, 5, 100140. 

Kemendikbudristek. (2022). Panduan Profil Pelajar Pancasila dan Strategi Implementasi 

dalam Kurikulum Merdeka. Kementerian Pendidikan, Kebudayaan, Riset, dan 

Teknologi. 

Knowles, K., & Lloyd, R. (2015). Teeters, (taught)ers, and dangling suspended moments: 

Phenomenologically orienting to the moment(um) of pedagogy. Phenomenology & 

Practice, 9(1), 71–83. 

Lathifah, W., Sutapa, P., Syamsudin, A., & Christianti, M. (2025). Implementation of 

traditional games based on Ki Hadjar Dewantara’s philosophy to develop social skills 

in early childhood. Cogent Education, 12(1), 2529419. 

Merleau-Ponty, M. (1962). Phenomenology of perception. Routledge & Kegan Paul. 

Moustakas, C. (1994). Phenomenological Research Methods. Sage Publications. 

Muhid, A., & Lucky, H. S. (2025). Permainan tradisional sebagai media efektif 

pengembangan kreativitas anak usia dini: Literature review. Jurnal Obsesi: Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini, 9(3), 789–796. 

Murano, D., Sawyer, J. E., & Lipnevich, A. A. (2020). A meta-analytic review of preschool 

social and emotional learning interventions. Review of Educational Research, 90(2), 

227–263. 

Mutiah, D. (2010). Psikologi bermain anak usia dini. Kencana Prenada Media Group. 

Nur, H. (2013). Membangun karakter anak melalui permainan anak tradisional. Jurnal 

Pendidikan Karakter, 4(1), 87–94. 

Prahayuda, I. M. T. (2019). Permainan tradisional sebagai media pendidikan karakter anak 

bangsa. Pustaka Bali Post. 

Putnick, D. L., Trinh, M.-H., Sundaram, R., Bell, E. M., Ghassabian, A., Robinson, S. L., & 

Yeung, E. (2023). Displacement of peer play by screen time: Associations with toddler 

development. Pediatric Research, 93(5), 1425–1431. 

Radesky, J. S., & Christakis, D. A. (2016). Increased screen time: Implications for early 

childhood development and behavior. Pediatric Clinics of North America, 63(5), 827–

839. 

Rahayu, S. (2023). Dolanan Anak sebagai Media Pengembangan Kreativitas dan Nilai 

Sosial Budaya Anak Usia Dini. Jurnal Ilmiah Pendidikan Anak Indonesia, 8(2), 112–120. 

https://doi.org/10.31004/jipai.v8i2.5231 

Ramadhani, P. R., & Fauziah, P. Y. (2020). Hubungan sebaya dan permainan tradisional 

pada keterampilan sosial dan emosional anak usia dini. Jurnal Obsesi: Jurnal 

Pendidikan Anak Usia Dini, 4(2), 1011–1020. 

Ramsay, L. (2007). Living pedagogy of embodied voice. SFU Educational Review, 1. 

Rouse, E., & Hyde, B. (2024). Enacting a spiritual pedagogy in the early years: 

Phenomenological reflections on thoughtfulness in practice. European Early 



DOI: https://doi.org/10.62491/njpi.2026.v6i1-12 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 6, No. 1, January 2026 |167 

Childhood Education Research Journal, 32(5), 739–751. 

Smith, J. A., Flowers, P., & Larkin, M. (2009). Interpretative phenomenological analysis: 

Theory, method and research. SAGE Publications. 

van Manen, M. (2016). Phenomenology of practice: Meaning-giving methods in 

phenomenological research and writing. Routledge. 

Weisberg, D. S., Hirsh-Pasek, K., Golinkoff, R. M., Kittredge, A. K., & Klahr, D. (2016). Guided 

play: Principles and practices. Current Directions in Psychological Science, 25(3), 177–

182. 

Widiastuti, L. (2021). Pembelajaran Kontekstual Berbasis Dolanan Anak untuk 

Meningkatkan Keterampilan Sosial. Jurnal Golden Age: Jurnal Pendidikan Anak Usia 

Dini, 5(2), 87–96. https://doi.org/10.36706/jga.v5i2.4295 

Wijayanti, R. (2014). Permainan tradisional sebagai media pengembangan kemampuan 

sosial anak. Cakrawala Dini: Jurnal Pendidikan Anak Usia Dini, 5(1), 51–56. 

Yogman, M., Garner, A., Hutchinson, J., Hirsh-Pasek, K., & Golinkoff, R. (2018). The power 

of play: A pediatric role in enhancing development in young children. Pediatrics, 

142(3), e20182058. 

  

 


