
Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia 

P-ISSN: 2774-3829|E-ISSN: 2774-7689 

Vol. 4, No. 2, April 2024 

https://journal.rumahindonesia.org/index.php/njpi/index 

© 2024 The Author(s). Published by Lembaga Sosial Rumah Indonesia, ID 

This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 

International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/). 

 

Sosiologi Pendidikan Michel Foucault: Kritik dan Dialog antara 

Ideologis dengan Praksis Pendidikan 
 

Afiq Fikri Almas1 
1Universitas PGRI Semarang, Indonesia 

 

ABSTRACT  

Purpose – This research aims to discuss Michel Foucault's sociology 

concept of education theory and criticize the dialogue between 

ideology and educational practice based on several of Foucault's 

works. This is because Foucault rejects the concept of power that is 

negative. And he proposed the concept of power-knowledge which 

underlines that there is no power without knowledge, and vice versa. 

Foucault also observed the shift from monarchical power to 

disciplinary power in modern society, which is reflected in educational 

practices and needs to be addressed. 

Method – The research methodology approach was conducted 

through a literature review of Foucault's works and relevant 

sociological theories. 

Findings – The research results explain that Foucault emphasizes the 

importance of the relationship between power, knowledge, discipline, 

and punishment in the context of education. In the context of 

education, the practice of power is reflected in standardization, 

selection, and punishment systems. Foucault criticizes 

standardization and selection practices that can create social 

inequality and identifies more internalized forms of punishment such 

as educational punishment. However, he proposed a critique of the 

use of power and control in education that ignores aspects of 

students' individuality and critical consciousness.  

Research Implications – Thus, this research can provide benefits to 

academics and educational practitioners to understand and apply 

Foucault's concepts in the context of education. It is useful to 

encourage critical and reflective thinking towards existing educational 

practices and explore new ways to achieve more inclusive and 

humanizing educational goals. Foucault also introduced the concept 

of the Panopticon that can be applied in education, where schools will 

become efficient places of surveillance for teachers against students. 

 

ARTICLE HISTORY 

Received: 17-03-2024 

Revised: 18-03-2024 

Accepted: 01-04-2024 

 

 

KEYWORDS 

sociology of education, 

michel foucault, 

educational ideology, 

educational practice 

 

Corresponding Author: 

Afiq Fikri Almas 

Universitas PGRI Semarang, Indonesia 

Email: afiqfikri626@gmail.com 

 



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

384| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 

Pendahuluan 

Dalam kajian sosiologi, nama Foucault dari Prancis tidak sepopuler nama Durkheim 

karena lahir pada generasi yang berbeda dan memiliki latar belakang Pendidikan yang 

berbeda pula. Keduanya adalah ahli teori Durkheimian yang lahir pada abad ke-19, 

sedangkan Foucault lahir pada abad ke-20. Durkheim lebih dahulu dan pertama kali lebih 

dikenal sebagai “Bapak Sosiologi Pendidikan”. Hal ini karena bukunya L'éducation morale  

dan Éducation et Sociologie. Ide-idenya mewarnai banyak buku teks tentang sosiologi 

pendidikan. Éducation et Sociologie adalah karya klasik pertama yang mengeksplorasi 

hubungan antara pendidikan dan sosiologi, menjelaskan peran sekolah dalam 

masyarakat. Dalam buku tersebut, Durkheim juga menjelaskan perubahan peran 

pendidikan dalam masyarakat Prancis (Martono, 2014). 

Pandangan Foucault soal legitimasi pasti diorientasikan kepada filsafat politik 

tradisional. Secara metafisik, negara dengan kekuasaannya bisa mewajibkan semua 

orang untuk mematuhi aturan-aturannya karena sudah mendapatkan legitimasi. Namun 

menurut Foucault, kekuasaan adalah satu kesatuan yang utuh dengan relasi. Di mana ada 

relasi, sangat pasti di sana ada kekuasaan. Pemahaman Foucault tentang kekuasaan 

dipengaruhi oleh Nietzsche. Filsafat politik tradisional dianggap oleh Foucault dapat 

selalu berorientasi pada masalah legitimasi. Kekuasaan adalah sesuatu yang memiliki hak 

metafisik terhadap negara yang memungkinkan negara memaksa setiap orang untuk 

mematuhinya. Namun kekuasaan menjadi salah satu bagian dari relasi menurut Foucault. 

Di mana ada relasi, di sana pasti ada kekuasan (Best & Kellner, 2003). 

Menurut Foucault, memahami sejarah modern terdiri dari mencari tahu apa yang 

terjadi sekarang (what is today?), yaitu bagaimana kekuasaan bekerja. Sementara itu, 

penelitian sejarah masa lalu dilakukan untuk mencari celah waktu (discontinuity) 

mencoba menemukan sistem pengetahuan mana (episteme) yang mendominasi pada 

saat tertentu (archeology of knowledge), dan bagaimana kekuatan itu bekerja (geneology 

of power) sekarang. Menurut pemahaman Foucault, kekuasaan tidak dipahami secara 

negatif seperti dalam perspektif Marxis, melainkan produktif dan generatif. Itu tidak 

terpusat tetapi ada di mana-mana dan mengalir melalui praktik disipliner sebagaimana 

dinormalisasi. (Mudhoffir, 2013).  

Pembahasan ataupun penelitian terhadap pemikiran Foucault masih sangat jarang 

muncul dalam kajian sosiologi pendidikan khususnya di Indonesia. Faktanya, konsep, 

metode, dan argumen Foucault mengundang kita untuk melihat ke belakang dan ke 

depan ke bentuk politik pragmatis dan kritik teoritis abstrak untuk memeriksa fungsi dan 

konsekuensi dari hubungan kekuasaan, bentuk pengetahuan dan cara etis untuk 

menghubungkan satu orang dengan orang lain (Martono, 2014). Penelitian Martono di 

tahun 2014 hanya mengulas teori dasar terkait pemikiran sosiologi pendidikan Foucault 

saja tanpa adanya intepretasi kajian lebih dalam kepada Pendidikan Indonesia. 



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 |385 

Selanjutnya penelitian Evi dan Zaini memang sudah meninternalisasikan pemikiran 

Foucault dalam dunia Pendidikan di Indonesia akan tetapi pembahasannya masih 

terfokus hanya pada Pendidikan Islam dan khusus di pesantren saja (Rusydiyah & AR, 

2020). Penelitian ini memaparkan konsep teori sosiologi pendidikan Michel Foucault dan 

mengkritisi dialog antara ideologi dan praktik pendidikan di Indonesia secara global dan 

komprehensif berdasarkan beberapa karya yang ditulis semasa hidupnya. Hal utama 

yang dibahas adalah pengetahuan dan kekuatan serta disiplin dan hukuman. Kemudian 

menurut Foucault, penulis memasukkannya ke dalam teori sosiologi pendidikan dalam 

praktiknya pada pendidikan di Indonesia.   

Metode 

Penelitian ini disusun dari kajian literatur (Sugiyono, 2014) terhadap karya-karya 

Foucault, karya-karya ahli teori yang memetakan pemikiran sosial Foucault, dan berbagai 

kajian tentang pendekatan Foucault, yaitu; pengetahuan dan kekuasaan, disiplin dan 

hukuman, dan teori sosiologi. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan filsafat postpositivisme melalui sumber kepustakaan yang berasal dari 

dokumen, arsip, dan lain sejenisnya (Prastowo, 2016). Metode pengumpulan data yang 

digunakan adalah dokumentasi dan metode analisis data yang digunakan adalah dengan 

pendekatan analisis isi dan analisis deskriptif  (Hsieh & Shannon, 2005).  

Hasil 

Michel Foucault adalah seorang filsuf, sejarawan, dan sosiolog kontemporer 

Prancis. Ia dilahirkan sebagai Paul-Michel Foucault pada 15 Oktober 1926 di Poitiers, 

Prancis dari keluarga kaya. Ayahnya, Paul Foucault, adalah seorang ahli bedah terkenal di 

Prancis saat itu. Ia menerima pendidikan dasarnya di sekolah Katolik di Jesuit College 

Saint-Stanislas dan belajar di École Normale Supérieure, (rue d'Ulm), di sekolah bergengsi 

yang dianggap sebagai pintu gerbang menuju karir akademik terbaik di bidang 

humaniora di Prancis. Karya kritisnya seperti kegilaan, rumah sakit jiwa, sejarah 

seksualitas, penjara, institusi sosial pinggiran, dan humaniora, membuat Foucault dikenal 

oleh masyarakat luas. Gagasan Foucault tentang kekuasaan, relasi kekuasaan, 

pengetahuan dan wacana, serta arkeologi pengetahuan dibahas secara luas dalam kajian 

poststrukturalis. Beberapa karya penting Michel Foucault yang masih diperbincangkan di 

kalangan pemikir ilmu sosial adalah Madness and Insanity: History of Madness in the 

Classical Age (1961), The Birth of the Clinic: An Archaeology of Medical Perception (1963), 

The Order of Things: An Archaeology of the Human Sciences (1966), The Archaeology of 

Knowledge (1969), Discipline and Punish: The Birth of the Prison (1975) dan The History 

of Sexuality: An Introduction (1976) (Hidayat, 2019). 

 

 



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

386| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 

1. Pengetahuan dan Kekuasaan Paradigma Michel Foucault 

Buku milik Foucault yang berjudul The Archaeology of Knowledge (1969) 

menguraikan hubungan dan relasi antara kekuasaan dan pengetahuan. Foucault 

menolak konsep kekuasaan, yang bersifat negatif, membatasi, menghambat, dan 

menyangkal. Kekuasaan bukanlah kualitas atau kemampuan. Pola relasi kuasa tidak 

berasal dari negara atau penguasa (terpusat). Sebaliknya, kekuasaan itu positif dan 

menyebar ke mana-mana. Kekuasaan menciptakan realitas dan wacana baru tentang 

pengetahuan dan kebenaran. Kekuasaan menciptakan pengetahuan baru. Sebaliknya, 

pengetahuan adalah kemampuan untuk mendefinisikan orang lain. Pengetahuan 

menciptakan efek yang terhadap kekuasaan. Tidak ada kekuasaan tanpa pengetahuan. 

Itu adalah: kekuasaan-pengetahuan (pouvoir-savoir) (Hidayat, 2019). 

Konsep kunci atau kata kunci dari pemikiran Foucault adalah konsep tentang 

kekuasaan. Sebab, analisis terhadap setiap fenomena masyarakat modern selalu terkait 

dengan konsep kekuasaan tersebut, sehingga tidak heran jika konsep kekuasaan selalu 

hadir dalam setiap karyanya (Martono, 2014). Pandangan Foucault menilai soal legitimasi 

pasti diorientasikan kepada filsafat politik tradisional. Kekuasaan adalah sesuatu yang 

memiliki hak metafisik terhadap negara yang memungkinkan negara memaksa setiap 

orang untuk mematuhinya. Namun menurut Foucault, kekuasaan adalah satu kesatuan 

yang utuh dengan relasi (Deacon, 2002). Di mana ada hubungan, pasti di sana ada 

kekuasaan. Foucault sangat tertarik untuk mengeksplorasi hubungan antara kekuasaan 

dan pengetahuan. Tidak ada praktik kekuasaan yang tidak menghasilkan pengetahuan, 

dan tidak ada pengetahuan yang tidak mempertimbangkan relasi kekuasaan. Foucault 

menunjukkan bagaimana individu modern dilahirkan sebagai objek dan subjek transmisi 

dan pasokan jaringan listrik (Syafiuddin, 2018). 

Terdapat dua pendapat yang sangat penting ketika pengetahuan berhadapan 

dengan ide-ide tentang kemanusiaan dalam pandangan Foucault. Pertama, manusia, 

sejauh yang mereka tahu, adalah makhluk yang dibatasi oleh lingkungannya. Kedua, 

kebenaran dan rasionalitas akan selalu mengalami perubahan selama kehidupan masih 

ada (Khozin Afandi, 2015). Foucault menjelaskan proses lima langkah untuk menganalisis 

bidang peristiwa wacana: (1) Pahami dengan baik argumen berdasarkan kejadian khas (2) 

Tentukan kondisi keberadaannya (3) Setidaknya tetapkan batas (4) Korelasikan dengan 

pernyataan lain yang mungkin terkait (5) Menunjukkan apa pernyataan lain yang dia buat 

(Ritzer, 1997). 

Foucault juga menawarkan kesimpulan yang sangat bagus yang dia terapkan pada 

studi sejarah yang sekarang kita sebut sebagai humaniora. Dalam membahas analisis 

historisnya, Foucault mencatat bahwa ada dua perubahan penting dalam episteme 

budaya Barat (cara berpikir umum dan gagasan berteori, sains, dll.). Seperti dalam The 

Archaeology of Knowledge, Foucault menolak untuk meneliti subjek atau pengarangnya, 

dan pada saat yang sama ia menolak pendekatan fenomenologis terhadap kesadaran 



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 |387 

transcendental (Wiradnyana, 2018). Seperti dalam modelnya, Foucault ingin 

berspesialisasi dalam praktik diskursif daripada kesadaran. Sehingga pembeda antara diri 

Foucault terhadap fenomenologi sangat diinginkannya, akan tetapi pembedaan ini lantas 

tidak menghapus gagasannya untuk membuat pendekatannya menjadi berbeda dengan 

strukturalisme (Foucault, 2012). 

2. Disiplin dan Hukuman Paradigma Michel Foucault 

Dalam bukunya Discipline and Punish: The Birth of the Prison (1975), Foucault 

mengkaji struktur kekuasaan disipliner yang berkembang dalam sejarah masyarakat 

Barat. Pada abad ke-18 Masehi Menurut Foucault, cara kekuasaan dijalankan berubah 

dari bentuk monarki menjadi bentuk disiplin. Dalam masyarakat feodal, kekuatan 

pengadilan tidak dapat menangkap para penjahat, tetapi hukumannya sangat 

spektakuler sehingga orang lain takut melakukan kejahatan yang sama. Ini adalah bentuk 

kekuasaan monarki. Ini terjadi tidak hanya di penjara, tetapi juga di pendidikan, tempat 

kerja, militer, dll (Suyono, 2002). Pada saat yang sama, muncul bentuk kekuasaan baru, 

yaitu kekuasaan disipliner, di mana dibangun sistem pengendalian intern sehingga setiap 

orang menjadi pengawas bagi dirinya sendiri (Hidayat, 2019). 

Penerapan disiplin erat kaitannya dengan kekuasaan dominan. Foucault 

menjelaskan fenomena disiplin tubuh selalu dikendalikan oleh dua instrumen disiplin 

yang diterapkan dalam masyarakat disiplin militer. Panopticon yang muncul di menara 

sebagai focal point penjara adalah bentuk fisik dari instrumen tersebut. Dengan hadirnya 

panopticon ini, kekuatan penjaga menjadi sangat besar ketika para napi berusaha 

menahan diri. Mereka takut diawasi. Keberadaan struktur merupakan mekanisme 

kekuatan dan disiplin yang luar biasa (Foucault, 1995). 

Disiplin juga berlaku di Indonesia, karena seorang menteri harus mengikuti aturan 

yang ada, seperti  satu kewarganegaraan yaitu warga negara Indonesia. Jika seorang 

menteri melanggar peraturan tersebut, presiden harus memecat menteri tersebut untuk 

menciptakan rasa jera dan tidak  ada yang akan mengulangi kesalahan tersebut 

(Darmansyah A, Arlin, & Kamaruddin, 2023). Menurut Foucault, praktik dan wacana 

hukuman dipengaruhi oleh pandangan penguasa. Awalnya, mekanisme hukuman dibuat 

untuk “menghukum tubuh”. Hal itu dilakukan ketika masyarakat belum dipenjara, 

sehingga dikenakan hukuman fisik. Dalam masyarakat saat ini, mekanisme 

penghukuman bagi narapidana dikendalikan oleh “ritual” pendisiplinan: oleh penjara 

(Foucault, 1993). 

Pembahasan 

1. Praksis Pendidikan Indonesia dengan Pendekatan Sosiologi Michel Foucault 

Tulisan-tulisan Foucault membantu kita memahami berbagai cara dan praktik 

pendidikan konvensional yang mungkin terlalu banyak mengontrol dengan cara 

membatasi pemecahan masalah secara kritis dan kreatif yang kita perlukan di abad ke-



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

388| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 

21. Ide-ide Foucault bertujuan mengidentifikasi dan menjelaskan kebijakan pragmatis 

dan kritik teoretis yang abstrak, untuk menyelidiki fungsi dan akibat hubungan 

kekuasaan, bentuk-bentuk pengetahuan dan cara berhubungan secara etis antara satu 

orang dengan yang lain. Foucault telah mengembangkan sebuah pemahaman mengenai 

subjek Pendidikan siswa, guru, dan sebagainya menggunakan istilah subjektivitas sejarah 

dan investigasi genealogi yang memungkinkan para teoretikus pendidikan dapat 

memahami dampak pendidikan dan pengajaran sebagai sebuah disiplin dan praktik 

(Olssen, 1993; Peters & Besley, 2006). Pemikiran Foucault berupaya menjembatani (dan 

menyatukan) penjelasan teori klasik dan modern mengenai praktik pendidikan di 

Indonesia; menyatukan masalah ideologi dengan masalah praktis pendidikan di 

Indonesia; menjelaskan masalah pendidikan di Indonesia dari pandangan institusional 

dan individual (Peters & Besley, 2006). Menurut Dussel, hal terpenting tentang Foucault 

adalah posisi politiknya diperkuat oleh pedagogi di bidang pendidikan kritis (Dussel, 

2009). Foucault mengungkapkan bahwa pendidikan bermanfaat bagi semua dan  

mempromosikan kemajuan sosial. Ada hal yang tidak biasa Anda dengar di antara siswa 

atau guru, yaitu berbicara tentang hubungan antara sekolah dan disiplin fisik, atau 

menjelaskan sejarah pendidikan melalui silsilah keluarga. Inilah  peran penting Foucault 

dalam studi pendidikan di Indonesia yang komprehensif. 

2. Kuasa dan Kerja Kekuasaan dalam Pendidikan 

Praktik kekuasaan dapat dijumpai dalam dunia Pendidikan khususnya di Indonesia. 

Faktanya sangat terlihat dari adanya standardisasi pada siswa terhadap pengetahuan dan 

kemampuan setiap individu di sekolah-sekolah baik SD/SMP/SMA ataupun yang sederajat 

lainnya. Standardisasi juga diperuntukkan bagi institut sekolah baik negeri maupun 

swasta. Setiap sekolah harus melewati masa pengujian melalui mekanisme evaluasi atau 

akreditasi yang dirancang oleh Kementerian Pendidikan (Darmansyah A et al., 2023).  

Dampak standarisasi lebih besar dalam jangka panjang dapat menciptakan 

kesenjangan antara kualitas pendidikan bagi masyarakat proletar termajinalkan dengan 

kaum burjois. Sekolah bukanlah tempat memaksakan siswa sebagai objek pendidikan 

dan objek kekuasaan. Pendidikan juga bukan tempat untuk memaksakan diskusi pada 

siswa dan menggunakan guru dan kurikulum sebagai sarana untuk mewujudkan 

kepentingan penguasa. Karena kurikulum pendidikan Indonesia sejak pertama 

diterapkan pada tahun 1947, sudah mengalami perubahan beberapa kali yaitu, masa 

kemerdekaan dan orde lama (1952 dan 1964) masa orde baru (1968, 1975, 1984, dan 

1994), serta era reformasi dan setelahnya (2004, 2006, 2013, 2022). 

Inkonsistensi terkait praktik pendidikan di Indonesia yang sampai saat ini masih saja 

bergonta-ganti karena belum memiliki konsep yang tepat. Sejak merdeka pada tahun 

1945, sistem pendidikan di Indonesia beberapa kali mengalami perubahan sistem. Setiap 

pergantian pemerintahan selalu disertai dengan pergantian kebijakan pendidikan, 

terutama kebijakan mengenai kurikulum dan standardisasi penilaian untuk siswa. Isu 



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 |389 

standardisasi ini semakin menguat seiring masuknya wacana globalisasi dalam praktik 

pendidikan di berbagai negara, terutama Indonesia. Praktek normatif ini menciptakan 

ketimpangan sosial dalam masyarakat (Martono, 2014). 

Sekolah juga menggunakan sistem seleksi yang digunakan untuk memilih orang-

orang yang cocok untuk dilatih bersama mereka atau dalam kata lain dalam rekrutmen 

guru dan pegawainya. Mekanisme seleksi siswa masuk sekolah dalam penerimaan siswa 

barupun menjadi mekanisme kerja kekuasaan yang dipraktikkan dalam pendidikan 

Indonesia. Sekolah menjadi pagar utama yang memberikan penilaian atas kualitas diri 

individu yang dapat diterima di sekolah tersebut (Martono, 2014). Selain itu keberadaan 

tipe-tipe sekolah telah melahirkan pembedaan kesempatan belajar bagi si kaya dan si 

miskin walapun sekarang memang sudah dihapuskan. Hal ini juga menyebabkan 

kastanisasi atau stratifikasi dalam pendidikan, bahkan banyak menimbulkan gap dalam 

kehidupan sosial pendidikan di masyarakat Indonesia. 

3. Rekonstruksi Kedisiplinan dalam Pendidikan 

Kekerasan fisik digunakan sebagai hukuman untuk mencoba  mengontrol perilaku 

siswa di sekolah terutama banyak dipratikkan di Indonesia. Akan tetapi kasus ini sekarang 

penerapannya pada sekolah sudah bukan menjadi sebuah masalah. Memukul anak-anak 

telah dilarang sejak tahun 1970-an. Guru telah menemukan cara lain untuk 

mengembangkan disiplin. Namun, analisis Foucault dalam Discipline and Punish 

membantu  melihat kekerasan psikologis yang melekat dalam begitu banyak teknik 

mengamati, mengklasifikasikan, dan mengendalikan siswa dalam pendidikan Kanada, 

daripada menyambut dan mengembangkan ide dan solusi baru mereka  untuk masa 

depan (Martono, 2014). 

Perubahan bentuk hukuman di sekolah-sekolah Indonesia sebenarnya sama 

dengan perubahan bentuk hukuman di masyarakat. Masyarakat modern identik dengan 

penggunaan hukuman fisik dalam proses pendidikannya, karena orang tua terus 

menggunakan kekerasan untuk mendidik anaknya. Pada saat yang sama, pendidikan 

modern mengutamakan hukuman pendidikan, yaitu hukuman yang  membuat siswa  

belajar dan menyadari kesalahannya. Tujuan dari hukuman juga bukan untuk 

mempermalukan siswa di depan umum, karena hal ini dapat menimbulkan efek 

psikologis pada siswa yang mempermalukan atau bahkan pembullyan pada siswa (Peters 

& Besley, 2006). 

4. Panopticon dalam Pendidikan 

Menurut Foucault, sistem panopticon dapat diterapkan saat menerapkan disiplin 

pada sekolah-sekolah di Indonesia. Dengan sistem sekolah yang siswanya dikarantina 

akan lebih mudah bagi guru untuk memantau aktivitas siswanya. Sistem Panopticon 

dapat diimplementasikan dalam berbagai bentuk seperti; mengikuti sistem pendaftaran, 

menyampaikan laporan kemajuan akademik, membawa formulir standar, mengikuti 



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

390| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 

aturan atau ketentuan, menggunakan jadwal yang ketat dan menerapkan sistem 

hukuman (Martono, 2014). 

5. Analisis Kritik Sosial Michel Foucault terhadap Pendidikan 

Pendidikan tentu tidak harus menghasilkan anak haram dalam bentuk kesadaran 

naif, tetapi harus menghasilkan apa yang disebut Paulo Friere sebagai kesadaran kritis. 

Karena hanya pendidikan kritis, dialogis dan praktis yang memungkinkan memanusiakan 

seseorang (Muslikh, Jamali, Rosidin, & Fatimah, 2023). 

Model pembelajaran Foucaultian ini merupakan bagian dari upaya untuk mencekik 

tubuh. Menurutnya, tubuh telah menjadi subjek dan objek kekuasaan sejak zaman kuno; 

itu ditangani, dibentuk dan dilatih; tubuh juga dipaksa untuk patuh dan dikendalikan agar 

menjadi lincah dan menambah kekuatannya. Usahanya adalah menjinakkan (patuh) 

tubuh agar mudah digunakan, dikendalikan, diprovokasi, diubah atau disembuhkan. 

Apalagi ketika tubuh telah menjadi objek investasi kekuasaan yang dominan, baik itu 

guru, profesor, polisi, ulama, atau siapapun yang dapat memberikan pegangan dan 

pengekangan, maka tubuh bagaikan boneka yang setiap geraknya berada di bawah 

pengaruh kekuatan dalang. 

Kekuasaan sendiri tidak melulu berorientasi terhadap penindasan dan represi, akan 

tetapi malah menggunakan normalisasi dan regulasi. Foucault memberikan contoh 

kongkrit dalam bukunya yang berjudul Discipline and Punish: The Birth of the Prison 

tentang strategi kekuasaan yang tidak melulu berupa penindasan ataupun represi itu 

tadi, tetapi justru malah melalui regulasi dan normalisasi atau yang sering kita sebut 

dengan disiplin (Foucault, 1995). Kemudian salah satu bidang normalisasi dan regulasi  

adalah tubuh. Tubuh didisiplinkan atau dinormalisasi dan diatur oleh aturan-aturan 

tertentu.  

Normalisasi dilakukan dengan pembuatan kategori; itu adalah perilaku normal dan 

tidak normal, itu liberal dan bukan liberal, itu islam/muslim dan non muslim/kafir dll. 

Regulasi, di sisi lain, melibatkan penguasaan wilayah-wilayah strategis yang mampu 

mengamankan monopoli kekuasaan. Kekuasaan biasanya dipolitisasi sebagai upaya 

menebarkan kebaikan dan menumpas kejahatan. Hanya dengan merebut wilayah 

strategis kejahatan dapat ditumpas (Cahyani & Mudzakkir, 2018). 

Proyeksi model pembelajaran Foucaultian dalam sistem pendidikan Indonesia ini 

adalah untuk melihat bagaimana pendidikan memandu perilaku, tindakan, keterampilan, 

kemampuan, bahkan pemahaman dan penampilan (penampilan pakaian, rambut, gaya 

janggut, dll) siswa atau siswi. Misalnya pada tahun-tahun awal semester di Pendidikan 

Indonesia, mahasiswa di beberapa perguruan tinggi umum ataupun keagamaan 

mengalami perubahan kinerja atau perubahan sikap, perilaku dan pemahaman 

mahasiswa. Sayangnya, perubahan ini berlangsung tanpa sikap dialogis apalagi kritis di 

antara mereka. Para mahasiswa hanya menerima begitu saja kekuatan untuk 



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 |391 

dikendalikan oleh professor atau dosen mereka dalam pengenalan dasar dunia 

akademisi di kampus. 

Dalam pendekatan Foucault terhadap disiplin tubuh, belajar bukanlah realisasi dari 

kehendak yang dipaksakan orang lain, tetapi disiplin adalah realisasi dari kehendak 

sendiri. Disiplin berbeda dengan ketaatan seperti budak. Karena disiplin tidak didasarkan 

pada penyerahan tubuh atau kepatuhan sebagai pelayan, itu karena tubuh bukanlah 

hubungan yang dominan. Disiplin lebih tentang mengembangkan kontrol individu atas 

tubuh seseorang. Di antara bentuk-bentuk pembelajaran yang pernah memiliki otonomi 

untuk mengatur dan mengendalikan tubuhnya adalah mereka memahami bahwa ada 

yang berbeda di luar dirinya, ada yang memiliki pemahaman yang berbeda di luar dirinya 

bahwa perbedaan adalah sunnatullah, perbedaan. hormat itu penting dan sebagainya 

(Kebung, 2018). 

Pemikiran Michel Foucault dalam bidang sosiologi pendidikan ini memiliki dampak 

positif terhadap sistem pendidikan di Indonesia. Pemikiran ini dapat membantu dalam 

memahami dinamika kuasa di dalam institusi Pendidikan Indonesia, termasuk hubungan 

antara guru dan murid serta struktur kekuasaan di sekolah terhadap pemerintah ataupun 

pemimpin yang berkuasa yang hasilnya akan memunculkan kebijakan dalam pendidikan. 

Konsep pengetahuan Foucault dapat mendorong refleksi kritis terhadap praktik-praktik 

pendidikan yang dianggap sebagai norma di Indonesia, seperti kurikulum yang dianggap 

sebagai kebenaran atau cara yang benar untuk mendidik.  

Pemikiran Foucault mendorong individu untuk menjadi lebih kritis terhadap institu 

si-institusi kekuasaan, termasuk institusi pendidikan. Ini dapat mendorong masyarakat 

Indonesia untuk lebih mempertanyakan praktik-praktik pendidikan yang ada dan 

mendorong perubahan yang lebih progresif. Berawal dari inilah perubahan paradigma 

dalam pendidikan Indonesia dari pendekatan yang otoriter dan normatif dapat menjadi 

lebih inklusif dan reflektif. Kurikulum pendidikannyapun bisa dikembangkan dengan lebih 

kritis, mengakomodasi berbagai sudut pandang dan memperkenalkan siswa pada teori-

teori kritis seperti post-strukturalisme. Masyarakat Indonesia dapat menjadi lebih sadar 

akan bagaimana kuasa dan pengetahuan berinteraksi di dalam sistem pendidikan, yang 

kemudian dapat membawa perubahan lebih lanjut dalam praktik-praktik pendidikan. 

Akan tetapi konsep-konsep Foucault mungkin sulit diimplementasikan secara langsung 

dalam praktik pendidikan sehari-hari, terutama mengingat sistem pendidikan yang sudah 

mapan dan birokratis di Indonesia.  

Di sisi lain, beberapa kritikus mungkin berpendapat bahwa pemikiran Foucault 

terlalu abstrak dan tidak memberikan solusi konkret untuk permasalahan pendidikan di 

Indonesia. Dengan memahami dampak, implikasi, dan limitasi pemikiran Foucault, 

Masyarakat, peneliti selanjutnya dan pembuat kebijakan pendidikan di Indonesia dapat 



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

392| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 

mengadopsi gagasan-gagasan yang sesuai dengan kebutuhan dan konteks lokal mereka 

sambil mengakomodasi tantangan dan keterbatasan yang ada. 

Simpulan 

Melalui usaha yang hebat dan cerdas ini, Foucault  memberikan dua kontribusi 

penting bagi postmodernisme. Pertama, keberhasilannya mengungkap mitos-mitos 

modernisme yang mengklaim kebenaran mutlak yang bersifat universal tetapi 

sebenarnya salah. Kedua, pada bagiannya, hal-hal yang ditekan oleh rasionalitas modern, 

dikesampingkan, dikesampingkan dan dikesampingkan, untuk didengarkan dan lebih  

diperhatikan. Tulisan-tulisan Foucault dapat membantu para pendidik pada umumnya 

memahami bahwa kita sering bereaksi (secara sadar atau tidak sadar) secara negatif dan 

emosional ketika diminta untuk membakukan dan menentukan pembelajaran. 

Pendidikan di Indonesia mendapat manfaat dari sosiologi pendidikan Michel Foucault 

yang membantu memahami dinamika kekuasaan di institusi pendidikan Indonesia. Ini 

mencakup hubungan antara guru dan siswa, serta struktur kekuasaan sekolah terhadap 

pemerintah dan pemimpin yang berkuasa, yang berujung pada kebijakan pendidikan. 

Teori Foucault dapat mendorong refleksi kritis terhadap praktik pendidikan yang 

dianggap normal di Indonesia, seperti kurikulum yang dianggap sebagai kebenaran atau 

metode pendidikan yang tepat. Ini mendorong akademisi, praktisi pendidikan dan peneliti 

selanjutnya untuk menjadi lebih kritis terhadap institusi kekuasaan, termasuk institusi 

Pendidikan melalui pemikiran Foucault.  

Referensi 

Best, S., & Kellner, D. (2003). Teori Postmodern: Interogasi Kritis, terj. Indah Rohmani. 

Malang: Boyan Publishing. 

Cahyani, F., & Mudzakkir, M. (2018). Relasi Kuasa Dalam Perubahan Kurikulum 2013. 

Jurnal Analisa Sosiologi, 6(1). https://doi.org/10.20961/jas.v6i1.18186 

Darmansyah A, A. S., Arlin, A., & Kamaruddin, S. A. (2023). Sosiologi Kritis Teori Sosiologi 

Michel Foucault. Kaganga:Jurnal Pendidikan Sejarah Dan Riset Sosial Humaniora, 

6(1), 1–8. https://doi.org/10.31539/kaganga.v6i1.5094 

Deacon, R. (2002). An analytics of power relations: Foucault on the history of discipline. 

History of the Human Sciences, 15(1), 89–117. 

https://doi.org/10.1177/0952695102015001074 

Dussel, I. (2009). Foucault and Education. New York: Routledge. 

Foucault, M. (1993). Surveiller et Punir: Naissance de la Prison. Paris: Gallimard. 

Foucault, M. (1995). Discipline & Punish: The Birth of the Prison. New York: Vintage Books. 

Foucault, M. (2012). The Archaeology of knowledge terjemah Inyiak Muzir editor Edi AH 

Iyubenu. Yogyakarta: Diva Press. 



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 |393 

Hidayat, M. A. (2019). Menimbang Teori-Teori Sosial Postmodern: Sejarah, Pemikiran, 

Kritik dan Masa Depan Postmodernisme. Journal of Urban Sociology, 2(1), 42. 

https://doi.org/10.30742/jus.v2i1.610 

Hsieh, H.-F., & Shannon, S. E. (2005). Three Approaches to Qualitative Content Analysis. 

Qualitative Health Research, 15(9), 1277–1288. 

https://doi.org/10.1177/1049732305276687 

Kebung, K. (2018). Estetika Eksistensi Michel Foucault: Kritik dan Solusi Alternatif atas 

Radikalisme dan Ekstremisme. MELINTAS, 34(1), 35–59. 

https://doi.org/10.26593/mel.v34i1.3084.35-59 

Khozin Afandi, A. (2015). Konsep Kekuasaan Michel Foucault. Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan 

Pemikiran Islam, 2(1), 131. https://doi.org/10.15642/teosofi.2012.2.1.131-149 

Martono, N. (2014). Sosiologi Pendidikan Michel Foucault; Pengetahuan, Kekuasaan, 

Disiplin, dan Seksualitas. Jakarta: Rajawali Pers. 

Mudhoffir, A. M. (2013). Teori Kekuasaan Michel Foucault: Tantangan bagi Sosiologi 

Politik. MASYARAKAT: Jurnal Sosiologi, 18(1). https://doi.org/10.7454/mjs.v18i1.3734 

Muslikh, M., Jamali, J., Rosidin, D. N., & Fatimah, S. F. (2023). Islamic Education in the 

Freedom Learning Era from the Perspective of Paulo Freire. International Journal of 

Social Science And Human Research, 06(01). https://doi.org/10.47191/ijsshr/v6-i1-62 

Olssen, M. (1993). Science and Individualism in Educational Psychology: problems for 

practice and points of departure. Educational Psychology, 13(2), 155–172. 

https://doi.org/10.1080/0144341930130206 

Peters, M. A., & Besley, T. A. C. (2006). Why Foucault?: New Directions in Educational 

Research (Counterpoints). New York: Peter Lang Inc. 

Prastowo, A. (2016). Metode Penelitian Kualitatif dalam Perspektif Rancangan Penelitian. 

Yogyakarta: Ar Ruzz Media. 

Ritzer, G. (1997). Postmodern Social Theory. New York: McGraw-Hill. 

Rusydiyah, E., & AR, Z. T. (2020). Relasi Kuasa Kiai Pesantren dan Pejabat Publik dalam 

Merumuskan Kebijakan Pendidikan Islam di Madura (Analisis Teori Kekuasaan 

Michel Foucault). JRP (Jurnal Review Politik), 10(1), 27–50. 

https://doi.org/10.15642/jrp.2020.10.1.27-50 

Sugiyono. (2014). Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan 

R&D. Bandung: Alfabeta. 

Suyono, S. J. (2002). Tubuh yang Rasis: Telaah Kritis Michel Foucault atas Dasar-dasar 

Pembentukan Diri Kelas Menengah Eropa. Yogyakarta: Pustaka Pelajar. 

Syafiuddin, A. (2018). Pengaruh Kekuasaan Atas Pengetahuan (Memahami Teori Relasi 

Kuasa Michel Foucault). Refleksi Jurnal Filsafat Dan Pemikiran Islam, 18(2), 141–155. 

https://doi.org/10.14421/ref.v18i2.1863 

Wiradnyana, K. (2018). Michel Foucault: Arkeologi Pengetahuan dan Pengetahuan 



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4 

 

394| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 

Arkeologi. Yogyakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia. 

 


