Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia
P-ISSN: 2774-3829 | E-ISSN: 2774-7689
Vol. 4, No. 2, April 2024
https://journal.rumahindonesia.org/index.php/njpi/index

Sosiologi Pendidikan Michel Foucault: Kritik dan Dialog antara
Ideologis dengan Praksis Pendidikan

Afiq Fikri Aimas'
'Universitas PGRI Semarang, Indonesia

ABSTRACT @ OPEN ACCESS
Purpose - This research aims to discuss Michel Foucault's sociology

concept of education theory and criticize the dialogue between  ARTICLE HISTORY
ideology and educational practice based on several of Foucault's Received: 17-03-2024
works. This is because Foucault rejects the concept of power that is  Revised: 18-03-2024
negative. And he proposed the concept of power-knowledge which ~ Accepted: 01-04-2024
underlines that there is no power without knowledge, and vice versa.

Foucault also observed the shift from monarchical power to

disciplinary power in modern society, which is reflected in educational ~ KEYWORDS

practices and needs to be addressed. sociology of education,
Method - The research methodology approach was conducted michel foucault,
through a literature review of Foucault's works and relevant educational ideology,
sociological theories. educational practice
Findings - The research results explain that Foucault emphasizes the

importance of the relationship between power, knowledge, discipline,

and punishment in the context of education. In the context of

education, the practice of power is reflected in standardization,

selection, and punishment systems. Foucault criticizes

standardization and selection practices that can create social

inequality and identifies more internalized forms of punishment such

as educational punishment. However, he proposed a critique of the

use of power and control in education that ignores aspects of

students' individuality and critical consciousness.

Research Implications - Thus, this research can provide benefits to

academics and educational practitioners to understand and apply

Foucault's concepts in the context of education. It is useful to

encourage critical and reflective thinking towards existing educational

practices and explore new ways to achieve more inclusive and

humanizing educational goals. Foucault also introduced the concept

of the Panopticon that can be applied in education, where schools will

become efficient places of surveillance for teachers against students.

Corresponding Author:

Afiq Fikri Almas
Universitas PGRI Semarang, Indonesia
Email: afigfikri626@gmail.com

© 2024 The Author(s). Published by Lembaga Sosial Rumah Indonesia, ID

This is an Open Access article distributed under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0
International License (https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/).



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

Pendahuluan

Dalam kajian sosiologi, nama Foucault dari Prancis tidak sepopuler nama Durkheim
karena lahir pada generasi yang berbeda dan memiliki latar belakang Pendidikan yang
berbeda pula. Keduanya adalah ahli teori Durkheimian yang lahir pada abad ke-19,
sedangkan Foucault lahir pada abad ke-20. Durkheim lebih dahulu dan pertama kali lebih
dikenal sebagai “Bapak Sosiologi Pendidikan”. Hal ini karena bukunya L ‘éducation morale
dan Education et Sociologie. |de-idenya mewarnai banyak buku teks tentang sosiologi
pendidikan. Education et Sociologie adalah karya klasik pertama yang mengeksplorasi
hubungan antara pendidikan dan sosiologi, menjelaskan peran sekolah dalam
masyarakat. Dalam buku tersebut, Durkheim juga menjelaskan perubahan peran
pendidikan dalam masyarakat Prancis (Martono, 2014).

Pandangan Foucault soal legitimasi pasti diorientasikan kepada filsafat politik
tradisional. Secara metafisik, negara dengan kekuasaannya bisa mewajibkan semua
orang untuk mematuhi aturan-aturannya karena sudah mendapatkan legitimasi. Namun
menurut Foucault, kekuasaan adalah satu kesatuan yang utuh dengan relasi. Dimana ada
relasi, sangat pasti di sana ada kekuasaan. Pemahaman Foucault tentang kekuasaan
dipengaruhi oleh Nietzsche. Filsafat politik tradisional dianggap oleh Foucault dapat
selalu berorientasi pada masalah legitimasi. Kekuasaan adalah sesuatu yang memiliki hak
metafisik terhadap negara yang memungkinkan negara memaksa setiap orang untuk
mematuhinya. Namun kekuasaan menjadi salah satu bagian dari relasi menurut Foucault.
Di mana ada relasi, di sana pasti ada kekuasan (Best & Kellner, 2003).

Menurut Foucault, memahami sejarah modern terdiri dari mencari tahu apa yang
terjadi sekarang (what /s today?), yaitu bagaimana kekuasaan bekerja. Sementara itu,
penelitian sejarah masa lalu dilakukan untuk mencari celah waktu (discontinuity)
mencoba menemukan sistem pengetahuan mana (ep/sterne) yang mendominasi pada
saat tertentu (archeology of knowledge), dan bagaimana kekuatan itu bekerja (geneology
of power) sekarang. Menurut pemahaman Foucault, kekuasaan tidak dipahami secara
negatif seperti dalam perspektif Marxis, melainkan produktif dan generatif. Itu tidak
terpusat tetapi ada di mana-mana dan mengalir melalui praktik disipliner sebagaimana
dinormalisasi. (Mudhoffir, 2013).

Pembahasan ataupun penelitian terhadap pemikiran Foucault masih sangat jarang
muncul dalam kajian sosiologi pendidikan khususnya di Indonesia. Faktanya, konsep,
metode, dan argumen Foucault mengundang kita untuk melihat ke belakang dan ke
depan ke bentuk politik pragmatis dan kritik teoritis abstrak untuk memeriksa fungsi dan
konsekuensi dari hubungan kekuasaan, bentuk pengetahuan dan cara etis untuk
menghubungkan satu orang dengan orang lain (Martono, 2014). Penelitian Martono di
tahun 2014 hanya mengulas teori dasar terkait pemikiran sosiologi pendidikan Foucault
saja tanpa adanya intepretasi kajian lebih dalam kepada Pendidikan Indonesia.

384 | Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

Selanjutnya penelitian Evi dan Zaini memang sudah meninternalisasikan pemikiran
Foucault dalam dunia Pendidikan di Indonesia akan tetapi pembahasannya masih
terfokus hanya pada Pendidikan Islam dan khusus di pesantren saja (Rusydiyah & AR,
2020). Penelitian ini memaparkan konsep teori sosiologi pendidikan Michel Foucault dan
mengkritisi dialog antara ideologi dan praktik pendidikan di Indonesia secara global dan
komprehensif berdasarkan beberapa karya yang ditulis semasa hidupnya. Hal utama
yang dibahas adalah pengetahuan dan kekuatan serta disiplin dan hukuman. Kemudian
menurut Foucault, penulis memasukkannya ke dalam teori sosiologi pendidikan dalam
praktiknya pada pendidikan di Indonesia.

Metode

Penelitian ini disusun dari kajian literatur (Sugiyono, 2014) terhadap karya-karya
Foucault, karya-karya ahli teori yang memetakan pemikiran sosial Foucault, dan berbagai
kajian tentang pendekatan Foucault, yaitu; pengetahuan dan kekuasaan, disiplin dan
hukuman, dan teori sosiologi. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan
pendekatan filsafat postpositivisme melalui sumber kepustakaan yang berasal dari
dokumen, arsip, dan lain sejenisnya (Prastowo, 2016). Metode pengumpulan data yang
digunakan adalah dokumentasi dan metode analisis data yang digunakan adalah dengan
pendekatan analisis isi dan analisis deskriptif (Hsieh & Shannon, 2005).

Hasil

Michel Foucault adalah seorang filsuf, sejarawan, dan sosiolog kontemporer
Prancis. la dilahirkan sebagai Paul-Michel Foucault pada 15 Oktober 1926 di Poitiers,
Prancis dari keluarga kaya. Ayahnya, Paul Foucault, adalah seorang ahli bedah terkenal di
Prancis saat itu. la menerima pendidikan dasarnya di sekolah Katolik di Jesuit College
Saint-Stanislas dan belajar di £cole Normale Supérieure, (rue d'Uim), di sekolah bergengsi
yang dianggap sebagai pintu gerbang menuju karir akademik terbaik di bidang
humaniora di Prancis. Karya kritisnya seperti kegilaan, rumah sakit jiwa, sejarah
seksualitas, penjara, institusi sosial pinggiran, dan humaniora, membuat Foucault dikenal
oleh masyarakat luas. Gagasan Foucault tentang kekuasaan, relasi kekuasaan,
pengetahuan dan wacana, serta arkeologi pengetahuan dibahas secara luas dalam kajian
poststrukturalis. Beberapa karya penting Michel Foucault yang masih diperbincangkan di
kalangan pemikir ilmu sosial adalah Madness and Insanity: History of Madness in the
Classical Age (1961), The Birth of the Clinic: An Archaeology of Medical Perception (1963),
The Order of Things: An Archaeology of the Human Sciences (1966), The Archaeology of
Knowledge (1969), Discipline and Punish: The Birth of the Prison (1975) dan The History
of Sexuality: An Introduction (1976) (Hidayat, 2019).

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 |385



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

1. Pengetahuan dan Kekuasaan Paradigma Michel Foucault

Buku milik Foucault yang berjudul 7he Archaeology of Knowledge (1969)
menguraikan hubungan dan relasi antara kekuasaan dan pengetahuan. Foucault
menolak konsep kekuasaan, yang bersifat negatif, membatasi, menghambat, dan
menyangkal. Kekuasaan bukanlah kualitas atau kemampuan. Pola relasi kuasa tidak
berasal dari negara atau penguasa (terpusat). Sebaliknya, kekuasaan itu positif dan
menyebar ke mana-mana. Kekuasaan menciptakan realitas dan wacana baru tentang
pengetahuan dan kebenaran. Kekuasaan menciptakan pengetahuan baru. Sebaliknya,
pengetahuan adalah kemampuan untuk mendefinisikan orang lain. Pengetahuan
menciptakan efek yang terhadap kekuasaan. Tidak ada kekuasaan tanpa pengetahuan.
Itu adalah: kekuasaan-pengetahuan (pouvoir-savoir) (Hidayat, 2019).

Konsep kunci atau kata kunci dari pemikiran Foucault adalah konsep tentang
kekuasaan. Sebab, analisis terhadap setiap fenomena masyarakat modern selalu terkait
dengan konsep kekuasaan tersebut, sehingga tidak heran jika konsep kekuasaan selalu
hadir dalam setiap karyanya (Martono, 2014). Pandangan Foucault menilai soal legitimasi
pasti diorientasikan kepada filsafat politik tradisional. Kekuasaan adalah sesuatu yang
memiliki hak metafisik terhadap negara yang memungkinkan negara memaksa setiap
orang untuk mematuhinya. Namun menurut Foucault, kekuasaan adalah satu kesatuan
yang utuh dengan relasi (Deacon, 2002). Di mana ada hubungan, pasti di sana ada
kekuasaan. Foucault sangat tertarik untuk mengeksplorasi hubungan antara kekuasaan
dan pengetahuan. Tidak ada praktik kekuasaan yang tidak menghasilkan pengetahuan,
dan tidak ada pengetahuan yang tidak mempertimbangkan relasi kekuasaan. Foucault
menunjukkan bagaimana individu modern dilahirkan sebagai objek dan subjek transmisi
dan pasokan jaringan listrik (Syafiuddin, 2018).

Terdapat dua pendapat yang sangat penting ketika pengetahuan berhadapan
dengan ide-ide tentang kemanusiaan dalam pandangan Foucault. Pertama, manusia,
sejauh yang mereka tahu, adalah makhluk yang dibatasi oleh lingkungannya. Kedua,
kebenaran dan rasionalitas akan selalu mengalami perubahan selama kehidupan masih
ada (Khozin Afandi, 2015). Foucault menjelaskan proses lima langkah untuk menganalisis
bidang peristiwa wacana: (1) Pahami dengan baik argumen berdasarkan kejadian khas (2)
Tentukan kondisi keberadaannya (3) Setidaknya tetapkan batas (4) Korelasikan dengan
pernyataan lain yang mungkin terkait (5) Menunjukkan apa pernyataan lain yang dia buat
(Ritzer, 1997).

Foucault juga menawarkan kesimpulan yang sangat bagus yang dia terapkan pada
studi sejarah yang sekarang kita sebut sebagai humaniora. Dalam membahas analisis
historisnya, Foucault mencatat bahwa ada dua perubahan penting dalam episteme
budaya Barat (cara berpikir umum dan gagasan berteori, sains, dll.). Seperti dalam 7he
Archaeology of Knowledge, Foucault menolak untuk meneliti subjek atau pengarangnya,
dan pada saat yang sama ia menolak pendekatan fenomenologis terhadap kesadaran

386| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

transcendental (Wiradnyana, 2018). Seperti dalam modelnya, Foucault ingin
berspesialisasi dalam praktik diskursif daripada kesadaran. Sehingga pembeda antara diri
Foucault terhadap fenomenologi sangat diinginkannya, akan tetapi pembedaan ini lantas
tidak menghapus gagasannya untuk membuat pendekatannya menjadi berbeda dengan
strukturalisme (Foucault, 2012).

2. Disiplin dan Hukuman Paradigma Michel Foucault

Dalam bukunya Discipline and Punish: The Birth of the Prison (1975), Foucault
mengkaji struktur kekuasaan disipliner yang berkembang dalam sejarah masyarakat
Barat. Pada abad ke-18 Masehi Menurut Foucault, cara kekuasaan dijalankan berubah
dari bentuk monarki menjadi bentuk disiplin. Dalam masyarakat feodal, kekuatan
pengadilan tidak dapat menangkap para penjahat, tetapi hukumannya sangat
spektakuler sehingga orang lain takut melakukan kejahatan yang sama. Ini adalah bentuk
kekuasaan monarki. Ini terjadi tidak hanya di penjara, tetapi juga di pendidikan, tempat
kerja, militer, dll (Suyono, 2002). Pada saat yang sama, muncul bentuk kekuasaan baru,
yaitu kekuasaan disipliner, di mana dibangun sistem pengendalian intern sehingga setiap
orang menjadi pengawas bagi dirinya sendiri (Hidayat, 2019).

Penerapan disiplin erat kaitannya dengan kekuasaan dominan. Foucault
menjelaskan fenomena disiplin tubuh selalu dikendalikan oleh dua instrumen disiplin
yang diterapkan dalam masyarakat disiplin militer. Panopticon yang muncul di menara
sebagai focal point penjara adalah bentuk fisik dari instrumen tersebut. Dengan hadirnya
panopticon ini, kekuatan penjaga menjadi sangat besar ketika para napi berusaha
menahan diri. Mereka takut diawasi. Keberadaan struktur merupakan mekanisme
kekuatan dan disiplin yang luar biasa (Foucault, 1995).

Disiplin juga berlaku di Indonesia, karena seorang menteri harus mengikuti aturan
yang ada, seperti satu kewarganegaraan yaitu warga negara Indonesia. Jika seorang
menteri melanggar peraturan tersebut, presiden harus memecat menteri tersebut untuk
menciptakan rasa jera dan tidak ada yang akan mengulangi kesalahan tersebut
(Darmansyah A, Arlin, & Kamaruddin, 2023). Menurut Foucault, praktik dan wacana
hukuman dipengaruhi oleh pandangan penguasa. Awalnya, mekanisme hukuman dibuat
untuk “menghukum tubuh”. Hal itu dilakukan ketika masyarakat belum dipenjara,
sehingga dikenakan hukuman fisik. Dalam masyarakat saat ini, mekanisme
penghukuman bagi narapidana dikendalikan oleh “ritual” pendisiplinan: oleh penjara
(Foucault, 1993).

Pembahasan

1. Praksis Pendidikan Indonesia dengan Pendekatan Sosiologi Michel Foucault
Tulisan-tulisan Foucault membantu kita memahami berbagai cara dan praktik

pendidikan konvensional yang mungkin terlalu banyak mengontrol dengan cara

membatasi pemecahan masalah secara kritis dan kreatif yang kita perlukan di abad ke-

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 |387



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

21. |de-ide Foucault bertujuan mengidentifikasi dan menjelaskan kebijakan pragmatis
dan kritik teoretis yang abstrak, untuk menyelidiki fungsi dan akibat hubungan
kekuasaan, bentuk-bentuk pengetahuan dan cara berhubungan secara etis antara satu
orang dengan yang lain. Foucault telah mengembangkan sebuah pemahaman mengenai
subjek Pendidikan siswa, guru, dan sebagainya menggunakan istilah subjektivitas sejarah
dan investigasi genealogi yang memungkinkan para teoretikus pendidikan dapat
memahami dampak pendidikan dan pengajaran sebagai sebuah disiplin dan praktik
(Olssen, 1993; Peters & Besley, 2006). Pemikiran Foucault berupaya menjembatani (dan
menyatukan) penjelasan teori klasik dan modern mengenai praktik pendidikan di
Indonesia; menyatukan masalah ideologi dengan masalah praktis pendidikan di
Indonesia; menjelaskan masalah pendidikan di Indonesia dari pandangan institusional
dan individual (Peters & Besley, 2006). Menurut Dussel, hal terpenting tentang Foucault
adalah posisi politiknya diperkuat oleh pedagogi di bidang pendidikan kritis (Dussel,
2009). Foucault mengungkapkan bahwa pendidikan bermanfaat bagi semua dan
mempromosikan kemajuan sosial. Ada hal yang tidak biasa Anda dengar di antara siswa
atau guru, yaitu berbicara tentang hubungan antara sekolah dan disiplin fisik, atau
menjelaskan sejarah pendidikan melalui silsilah keluarga. Inilah peran penting Foucault
dalam studi pendidikan di Indonesia yang komprehensif.

2. Kuasa dan Kerja Kekuasaan dalam Pendidikan

Praktik kekuasaan dapat dijumpai dalam dunia Pendidikan khususnya di Indonesia.
Faktanya sangat terlihat dari adanya standardisasi pada siswa terhadap pengetahuan dan
kemampuan setiap individu di sekolah-sekolah baik SD/SMP/SMA ataupun yang sederajat
lainnya. Standardisasi juga diperuntukkan bagi institut sekolah baik negeri maupun
swasta. Setiap sekolah harus melewati masa pengujian melalui mekanisme evaluasi atau
akreditasi yang dirancang oleh Kementerian Pendidikan (Darmansyah A et al., 2023).

Dampak standarisasi lebih besar dalam jangka panjang dapat menciptakan
kesenjangan antara kualitas pendidikan bagi masyarakat proletar termajinalkan dengan
kaum burjois. Sekolah bukanlah tempat memaksakan siswa sebagai objek pendidikan
dan objek kekuasaan. Pendidikan juga bukan tempat untuk memaksakan diskusi pada
siswa dan menggunakan guru dan kurikulum sebagai sarana untuk mewujudkan
kepentingan penguasa. Karena kurikulum pendidikan Indonesia sejak pertama
diterapkan pada tahun 1947, sudah mengalami perubahan beberapa kali yaitu, masa
kemerdekaan dan orde lama (1952 dan 1964) masa orde baru (1968, 1975, 1984, dan
1994), serta era reformasi dan setelahnya (2004, 2006, 2013, 2022).

Inkonsistensi terkait praktik pendidikan diIndonesia yang sampai saat ini masih saja
bergonta-ganti karena belum memiliki konsep yang tepat. Sejak merdeka pada tahun
1945, sistem pendidikan di Indonesia beberapa kali mengalami perubahan sistem. Setiap
pergantian pemerintahan selalu disertai dengan pergantian kebijakan pendidikan,
terutama kebijakan mengenai kurikulum dan standardisasi penilaian untuk siswa. Isu

388| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

standardisasi ini semakin menguat seiring masuknya wacana globalisasi dalam praktik
pendidikan di berbagai negara, terutama Indonesia. Praktek normatif ini menciptakan
ketimpangan sosial dalam masyarakat (Martono, 2014).

Sekolah juga menggunakan sistem seleksi yang digunakan untuk memilih orang-
orang yang cocok untuk dilatih bersama mereka atau dalam kata lain dalam rekrutmen
guru dan pegawainya. Mekanisme seleksi siswa masuk sekolah dalam penerimaan siswa
barupun menjadi mekanisme kerja kekuasaan yang dipraktikkan dalam pendidikan
Indonesia. Sekolah menjadi pagar utama yang memberikan penilaian atas kualitas diri
individu yang dapat diterima di sekolah tersebut (Martono, 2014). Selain itu keberadaan
tipe-tipe sekolah telah melahirkan pembedaan kesempatan belajar bagi si kaya dan si
miskin walapun sekarang memang sudah dihapuskan. Hal ini juga menyebabkan
kastanisasi atau stratifikasi dalam pendidikan, bahkan banyak menimbulkan gap dalam
kehidupan sosial pendidikan di masyarakat Indonesia.

3. Rekonstruksi Kedisiplinan dalam Pendidikan

Kekerasan fisik digunakan sebagai hukuman untuk mencoba mengontrol perilaku
siswa di sekolah terutama banyak dipratikkan di Indonesia. Akan tetapi kasus ini sekarang
penerapannya pada sekolah sudah bukan menjadi sebuah masalah. Memukul anak-anak
telah dilarang sejak tahun 1970-an. Guru telah menemukan cara lain untuk
mengembangkan disiplin. Namun, analisis Foucault dalam Discipline and Punish
membantu melihat kekerasan psikologis yang melekat dalam begitu banyak teknik
mengamati, mengklasifikasikan, dan mengendalikan siswa dalam pendidikan Kanada,
daripada menyambut dan mengembangkan ide dan solusi baru mereka untuk masa
depan (Martono, 2014).

Perubahan bentuk hukuman di sekolah-sekolah Indonesia sebenarnya sama
dengan perubahan bentuk hukuman di masyarakat. Masyarakat modern identik dengan
penggunaan hukuman fisik dalam proses pendidikannya, karena orang tua terus
menggunakan kekerasan untuk mendidik anaknya. Pada saat yang sama, pendidikan
modern mengutamakan hukuman pendidikan, yaitu hukuman yang membuat siswa
belajar dan menyadari kesalahannya. Tujuan dari hukuman juga bukan untuk
mempermalukan siswa di depan umum, karena hal ini dapat menimbulkan efek
psikologis pada siswa yang mempermalukan atau bahkan pembullyan pada siswa (Peters
& Besley, 2006).

4. Panopticon dalam Pendidikan

Menurut Foucault, sistem panopticon dapat diterapkan saat menerapkan disiplin
pada sekolah-sekolah di Indonesia. Dengan sistem sekolah yang siswanya dikarantina
akan lebih mudah bagi guru untuk memantau aktivitas siswanya. Sistem Panopticon
dapat diimplementasikan dalam berbagai bentuk seperti; mengikuti sistem pendaftaran,
menyampaikan laporan kemajuan akademik, membawa formulir standar, mengikuti

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 |389



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

aturan atau ketentuan, menggunakan jadwal yang ketat dan menerapkan sistem
hukuman (Martono, 2014).

5. Analisis Kritik Sosial Michel Foucault terhadap Pendidikan

Pendidikan tentu tidak harus menghasilkan anak haram dalam bentuk kesadaran
naif, tetapi harus menghasilkan apa yang disebut Paulo Friere sebagai kesadaran kritis.
Karena hanya pendidikan kritis, dialogis dan praktis yang memungkinkan memanusiakan
seseorang (Muslikh, Jamali, Rosidin, & Fatimah, 2023).

Model pembelajaran Foucaultian ini merupakan bagian dari upaya untuk mencekik
tubuh. Menurutnya, tubuh telah menjadi subjek dan objek kekuasaan sejak zaman kuno;
itu ditangani, dibentuk dan dilatih; tubuh juga dipaksa untuk patuh dan dikendalikan agar
menjadi lincah dan menambah kekuatannya. Usahanya adalah menjinakkan (patuh)
tubuh agar mudah digunakan, dikendalikan, diprovokasi, diubah atau disembuhkan.
Apalagi ketika tubuh telah menjadi objek investasi kekuasaan yang dominan, baik itu
guru, profesor, polisi, ulama, atau siapapun yang dapat memberikan pegangan dan
pengekangan, maka tubuh bagaikan boneka yang setiap geraknya berada di bawah
pengaruh kekuatan dalang.

Kekuasaan sendiri tidak melulu berorientasi terhadap penindasan dan represi, akan
tetapi malah menggunakan normalisasi dan regulasi. Foucault memberikan contoh
kongkrit dalam bukunya yang berjudul Discipline and Punish: The Birth of the Prison
tentang strategi kekuasaan yang tidak melulu berupa penindasan ataupun represi itu
tadi, tetapi justru malah melalui regulasi dan normalisasi atau yang sering kita sebut
dengan disiplin (Foucault, 1995). Kemudian salah satu bidang normalisasi dan regulasi
adalah tubuh. Tubuh didisiplinkan atau dinormalisasi dan diatur oleh aturan-aturan
tertentu.

Normalisasi dilakukan dengan pembuatan kategori; itu adalah perilaku normal dan
tidak normal, itu liberal dan bukan liberal, itu islam/muslim dan non muslim/kafir dll.
Regulasi, di sisi lain, melibatkan penguasaan wilayah-wilayah strategis yang mampu
mengamankan monopoli kekuasaan. Kekuasaan biasanya dipolitisasi sebagai upaya
menebarkan kebaikan dan menumpas kejahatan. Hanya dengan merebut wilayah
strategis kejahatan dapat ditumpas (Cahyani & Mudzakkir, 2018).

Proyeksi model pembelajaran Foucaultian dalam sistem pendidikan Indonesia ini
adalah untuk melihat bagaimana pendidikan memandu perilaku, tindakan, keterampilan,
kemampuan, bahkan pemahaman dan penampilan (penampilan pakaian, rambut, gaya
janggut, dll) siswa atau siswi. Misalnya pada tahun-tahun awal semester di Pendidikan
Indonesia, mahasiswa di beberapa perguruan tinggi umum ataupun keagamaan
mengalami perubahan kinerja atau perubahan sikap, perilaku dan pemahaman
mahasiswa. Sayangnya, perubahan ini berlangsung tanpa sikap dialogis apalagi kritis di
antara mereka. Para mahasiswa hanya menerima begitu saja kekuatan untuk

390| Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

dikendalikan oleh professor atau dosen mereka dalam pengenalan dasar dunia
akademisi di kampus.

Dalam pendekatan Foucault terhadap disiplin tubuh, belajar bukanlah realisasi dari
kehendak yang dipaksakan orang lain, tetapi disiplin adalah realisasi dari kehendak
sendiri. Disiplin berbeda dengan ketaatan seperti budak. Karena disiplin tidak didasarkan
pada penyerahan tubuh atau kepatuhan sebagai pelayan, itu karena tubuh bukanlah
hubungan yang dominan. Disiplin lebih tentang mengembangkan kontrol individu atas
tubuh seseorang. Di antara bentuk-bentuk pembelajaran yang pernah memiliki otonomi
untuk mengatur dan mengendalikan tubuhnya adalah mereka memahami bahwa ada
yang berbeda di luar dirinya, ada yang memiliki pemahaman yang berbeda di luar dirinya
bahwa perbedaan adalah sunnatullah, perbedaan. hormat itu penting dan sebagainya
(Kebung, 2018).

Pemikiran Michel Foucault dalam bidang sosiologi pendidikan ini memiliki dampak
positif terhadap sistem pendidikan di Indonesia. Pemikiran ini dapat membantu dalam
memahami dinamika kuasa di dalam institusi Pendidikan Indonesia, termasuk hubungan
antara guru dan murid serta struktur kekuasaan di sekolah terhadap pemerintah ataupun
pemimpin yang berkuasa yang hasilnya akan memunculkan kebijakan dalam pendidikan.
Konsep pengetahuan Foucault dapat mendorong refleksi kritis terhadap praktik-praktik
pendidikan yang dianggap sebagai norma di Indonesia, seperti kurikulum yang dianggap
sebagai kebenaran atau cara yang benar untuk mendidik.

Pemikiran Foucault mendorong individu untuk menjadi lebih kritis terhadap institu
si-institusi kekuasaan, termasuk institusi pendidikan. Ini dapat mendorong masyarakat
Indonesia untuk lebih mempertanyakan praktik-praktik pendidikan yang ada dan
mendorong perubahan yang lebih progresif. Berawal dari inilah perubahan paradigma
dalam pendidikan Indonesia dari pendekatan yang otoriter dan normatif dapat menjadi
lebih inklusif dan reflektif. Kurikulum pendidikannyapun bisa dikembangkan dengan lebih
kritis, mengakomodasi berbagai sudut pandang dan memperkenalkan siswa pada teori-
teori kritis seperti post-strukturalisme. Masyarakat Indonesia dapat menjadi lebih sadar
akan bagaimana kuasa dan pengetahuan berinteraksi di dalam sistem pendidikan, yang
kemudian dapat membawa perubahan lebih lanjut dalam praktik-praktik pendidikan.
Akan tetapi konsep-konsep Foucault mungkin sulit diimplementasikan secara langsung
dalam praktik pendidikan sehari-hari, terutama mengingat sistem pendidikan yang sudah
mapan dan birokratis di Indonesia.

Di sisi lain, beberapa kritikus mungkin berpendapat bahwa pemikiran Foucault
terlalu abstrak dan tidak memberikan solusi konkret untuk permasalahan pendidikan di
Indonesia. Dengan memahami dampak, implikasi, dan limitasi pemikiran Foucault,
Masyarakat, peneliti selanjutnya dan pembuat kebijakan pendidikan di Indonesia dapat

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 |391



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

mengadopsi gagasan-gagasan yang sesuai dengan kebutuhan dan konteks lokal mereka
sambil mengakomodasi tantangan dan keterbatasan yang ada.

Simpulan

Melalui usaha yang hebat dan cerdas ini, Foucault memberikan dua kontribusi
penting bagi postmodernisme. Pertama, keberhasilannya mengungkap mitos-mitos
modernisme yang mengklaim kebenaran mutlak yang bersifat universal tetapi
sebenarnya salah. Kedua, pada bagiannya, hal-hal yang ditekan oleh rasionalitas modern,
dikesampingkan, dikesampingkan dan dikesampingkan, untuk didengarkan dan lebih
diperhatikan. Tulisan-tulisan Foucault dapat membantu para pendidik pada umumnya
memahami bahwa kita sering bereaksi (secara sadar atau tidak sadar) secara negatif dan
emosional ketika diminta untuk membakukan dan menentukan pembelajaran.
Pendidikan di Indonesia mendapat manfaat dari sosiologi pendidikan Michel Foucault
yang membantu memahami dinamika kekuasaan di institusi pendidikan Indonesia. Ini
mencakup hubungan antara guru dan siswa, serta struktur kekuasaan sekolah terhadap
pemerintah dan pemimpin yang berkuasa, yang berujung pada kebijakan pendidikan.
Teori Foucault dapat mendorong refleksi kritis terhadap praktik pendidikan yang
dianggap normal di Indonesia, seperti kurikulum yang dianggap sebagai kebenaran atau
metode pendidikan yang tepat. Ini mendorong akademisi, praktisi pendidikan dan peneliti
selanjutnya untuk menjadi lebih kritis terhadap institusi kekuasaan, termasuk institusi
Pendidikan melalui pemikiran Foucault.

Referensi

Best, S., & Kellner, D. (2003). 7eori Postmodern: Interogasi Kritis, terj. Indah Rohmani.
Malang: Boyan Publishing.

Cahyani, F., & Mudzakkir, M. (2018). Relasi Kuasa Dalam Perubahan Kurikulum 2013.
Jurnal Analisa Sosiologi, 61). https://doi.org/10.20961/jas.v6i1.18186

Darmansyah A, A. S., Arlin, A., & Kamaruddin, S. A. (2023). Sosiologi Kritis Teori Sosiologi
Michel Foucault. Kaganga./urnal Pendidikan Sejarah Dan Riset Sosial Humaniora,
6(1), 1-8. https://doi.org/10.31539/kaganga.v6i1.5094

Deacon, R. (2002). An analytics of power relations: Foucault on the history of discipline.
History of the Human Sciences, 75(1), 89-117.
https://doi.org/10.1177/0952695102015001074

Dussel, I. (2009). Foucault and Education. New York: Routledge.
Foucault, M. (1993). Surveiller et Punir: Naissance de la Prison. Paris: Gallimard.
Foucault, M. (1995). Discipline & Punish: The Birth of the Prison. New York: Vintage Books.

Foucault, M. (2012). The Archaeology of knowledge terjemah Inyiak Muzir editor Edi AH
lyubenu. Yogyakarta: Diva Press.

392 | Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

Hidayat, M. A. (2019). Menimbang Teori-Teori Sosial Postmodern: Sejarah, Pemikiran,
Kritik dan Masa Depan Postmodernisme. Journal of Urban Sociology, A1), 42.
https://doi.org/10.30742/jus.v2i1.610

Hsieh, H.-F., & Shannon, S. E. (2005). Three Approaches to Qualitative Content Analysis.
Qualitative Health Research, 75(9), 1277-1288.
https://doi.org/10.1177/1049732305276687

Kebung, K. (2018). Estetika Eksistensi Michel Foucault: Kritik dan Solusi Alternatif atas
Radikalisme dan Ekstremisme. MELINTAS, 34(1), 35-59.
https://doi.org/10.26593/mel.v34i1.3084.35-59

Khozin Afandi, A. (2015). Konsep Kekuasaan Michel Foucault. Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan
Pemikiran Islam, 2Z1), 131. https://doi.org/10.15642/teosofi.2012.2.1.131-149

Martono, N. (2014). Sosiologi Pendidikan Michel Foucault: Pengetahuan, Kekuasaan,
Disiplin, dan Seksualitas. Jakarta: Rajawali Pers.

Mudhoffir, A. M. (2013). Teori Kekuasaan Michel Foucault: Tantangan bagi Sosiologi
Politik. MASYARAKAT: Jurnal Sosiologi, 181). https://doi.org/10.7454/mjs.v18i1.3734

Muslikh, M., Jamali, J., Rosidin, D. N., & Fatimah, S. F. (2023). Islamic Education in the
Freedom Learning Era from the Perspective of Paulo Freire. /nternational Journal of
Social Science And Human Research, 0601). https://doi.org/10.47191/ijsshr/v6-i1-62

Olssen, M. (1993). Science and Individualism in Educational Psychology: problems for
practice and points of departure. Educational Psychology, 132), 155-172.
https://doi.org/10.1080/0144341930130206

Peters, M. A., & Besley, T. A. C. (2006). Why Foucault?: New Directions in Educational
Research (Counterpoints). New York: Peter Lang Inc.

Prastowo, A. (2016). Metode Penelitian Kualitatif dalam Perspektif Rancangan Penelitian.
Yogyakarta: Ar Ruzz Media.

Ritzer, G. (1997). Postmodern Social Theory. New York: McGraw-Hill.

Rusydiyah, E., & AR, Z. T. (2020). Relasi Kuasa Kiai Pesantren dan Pejabat Publik dalam
Merumuskan Kebijakan Pendidikan Islam di Madura (Analisis Teori Kekuasaan
Michel Foucault). JRP (urnal Review Politik), 1), 27-50.
https://doi.org/10.15642/jrp.2020.10.1.27-50

Sugiyono. (2014). Metode Penelitian Pendidikan Pendekatan Kuantitatif, Kualitatif, dan
R&D. Bandung: Alfabeta.

Suyono, S. J. (2002). Tubuh yang Rasis.: Telaah Kritis Michel Foucault atas Dasar-dasar
Pembentukan Diri Kelas Menengah Eropa. Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Syafiuddin, A. (2018). Pengaruh Kekuasaan Atas Pengetahuan (Memahami Teori Relasi
Kuasa Michel Foucault). Refleksi Jurnal Filsatat Dan Pemikiran Islam, 182), 141-155.
https://doi.org/10.14421/ref.v18i2.1863

Wiradnyana, K. (2018). Michel Foucault: Arkeologi Pengetahuan dan Pengetahuan

Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024 |393



DOI: https://doi.org/10.14421/njpi.2024.v4i2-4

Arkeologi. Yogyakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia.

394 | Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia Vol. 4, No. 2, April 2024



